THEOLOGIE UND

GEMEINDE

BSAYS
[C] Kim Striibind: Die schéne neue Bundeswelt als Dauerkrise
C! Thomas Niedballa: Wie starr ist unser Weltbild?
C] Thomas Niedballa: Christen beten prinzipiell - konkret oft nicht

RTIKEL

[C! Matthias Morgenstern: Beobachtungen und Uberlegungen zum Verhdltnis
. von Judentum und Christentum

(C Frich Geldbach: Nachwirkungen des Hohenlieds im Pietismus

C! Timothée Bouba Mbima: Das erlittene Bose

[C! Mario Fischer: Religiose Erfahrung als Thema der analytischen Religions-
. philosophie

C! Edgar Machel und Carsten Piorr: Der Pastor als Konfliktldser und -ausloser

C] Emanuel Wieser: Das Buch ljob und der christliche Seelsorger

EMPOSION: WAS HEISST HEUTE ,,BIBELTREU“?

C] Kim Striibind: Gottes ,Lebenslauf“. Zwei Ansdtze zu einer
" Relecture des Alten Testaments

[C! Peter von der Osten-Sacken: Treue zur Tora im Neuen
- Testament: Paulus und Matthdus

C! Joachim Molthagen: Ein Geschichtswerk als Teil 4
 des Wortes Gottes im Neuen Testament -

C! Dietmar Liitz: ,,Ist die Bibel bibeltreu?*
C! Michael Fricke: Mit ,schwierigen* Texten der
Bibel umgehen

fides quaerens
C] Christiane Markert-Wizisla: Feministische Exegese
| als Treue zur Bibel GFTP

intellectum m




N12<521479183 021

OUAARER i










fides quaerens

GFTP

intellectum m



Veroftentlichungen der
Gesellschatft fiir Freikirchliche
Theologie und Publizistik e. V.

(GFTP)

Herausgegeben von
Kim Striibind (Schriftleiter), Olaf Lange (Geschiftsfiihrer),
Peter-Johannes Athmann, Andreas, Liese, Wolfgang Pfeiffer
und Andreas Peter Zabka

in Verbindung mit
Dorothee Dziewas, Ralf Dziewas, Erich Geldbach,
Dietmar Liitz, Joachim Molthagen, Thomas Nisslmiiller,
Irmgard Stanullo und Andrea Striibind

Zeitschrift fiir Theologie und Gemeinde
Jahrgang 11 (2006)

Verlag der GFTP



Zeitschrift fir
Theologie und Gemeinde

(ZThG)

Jahrgang 11 (2006)

Verlag der GFTP



- anlasslich g
auf den Lehrstuhl fiir Kirchengeschichte
an der Universitdt Oldenburg

Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
iiber <http://dnb.ddb.de> abrufbar.

ISBN 3-932027-11-6
ISSN 1430-7820

Umschlagabbildung
Foto: Kim Striibind.

© 2006, Verlag der Gesellschaft fiir Freikirchliche Theologie und Publizistik
Goldmariekenweg 47b, 22457 Hamburg.
Internet: www.gftp.de
E-Mail: zthg@gftp.de

Alle Rechte vorbehalten. Das Werk und seine Teile sind urheberrechtlich geschiitzt.

Jede Verwertung in anderen als den gesetzlich zugelassenen Fillen bedarf der vorherigen
schriftlichen Einwilligung des Verlages. Hinweis zu § 52a UrhG: Weder das Werk noch seine Teile
diirfen ohne vorherige schriftliche Einwilligung des Verlages 6ffentlich zugdnglich gemacht werden.
Dies gilt auch bei einer entsprechenden Nutzung fiir Lehr- und Unterrichtszwecke.

o 1R
A -%LBI\ Printed in Germany.

e Satz: OLD-Media OHG, Neckarsteinach.
2 \ Druck und Bindung: Hubert & Co., Géttingen.

P 3
= E Gedruckt auf alterungsbestéindigem Papier.
e ZR 9%b6-M



Inhalt

54% TS o st Rl e s Gl NS e A AT R S e R
Erich Geldbach

»Singe weiter, siifle Stimme!“ Laudatio anldsslich des Empfangs zum
10-jahrigen Jubildum der ,Gesellschaft fiir Freikirchliche Theologie
LT Ta b g i e L i L e e

Essays

Kim Striibind
Flasche leer? Flasche her! Die schone neue Bundeswelt als Dauer-

Thomas Niedballa
Wie starr ist unser Weltbild? Horizonterweiterungen fiir die (Frei-)
e e R N S e R O s T M

Thomas Niedballa
Christen beten prinzipiell - konkret oftnicht . ...................

Artikel

Matthias Morgenstern ;

Das Judentum - eine Tochterreligion des Christentums? Beob-
achtungen und Uberlegungen zum Verhiltnis von Judentum und
Cltis it e e s s e e T oY T L R

Erich Geldbach
Nachwirkungen des Hohenlieds im Pietismus am Beispiel Gottfried
Arnolds und des Reichsgrafen von Zinzendorf...................

Timothée Bouba Mbima
Das erlittene Bose. Eine brennende Herausforderung unserer Zeit
tax Chrgsten und YRCologen ASTIRAS . .« v v vusevivsvossowan sains s

Mario Fischer
Rechtfertigung des Glaubens. Religiose Erfahrung als Thema der
amalytischen Religionsphilosophie: .. .. .. .. oiizvrevvinsnpssairgs

Edgar Machel und Carsten Piorr
Der Pastor als Konfliktléser und -ausloser. . oo s oh s B aui

14

17

28

38

44

57

89



6 Inhalt

Friedrich Emanuel Wieser
»Die Pfeile des Allmiachtigen stecken in mir ..." Das Buch Ijob und
derchiistliche SSEMGEERE . 0\ scudi S iniodeh buivs oot wrsaonmsnd

Symposion der GFTP

Kim Striibind
Was heifdt heute ,,bibeltreu? Zugénge zum Buch der Biicher in un-
serer Zeit. Zum Thema des Jubildums-Symposions der GFTP .. ....

Kim Striibind
Gottes ,Lebenslauf® oder: Heilsgeschichte als Gottesgeschichte.
Zwei Ansatze zu einer Relecture des Alten Testaments ............

Peter von der Osten-Sacken
Treue zur Tora im Neuen Testament: Paulus und Matthaus........

Joachim Molthagen
Ein Geschichtswerk als Teil des Wortes Gottes im Neuen Testament.
Beobachtingeén an der Apostelgeschichter . . /UNEA 1900 0N

Dietmar Liitz
Tatdie BIBElBIDEIENIT ™. . . i e b s e bt RO IBAYY B

Michael Fricke
Mit ,schwierigen” Texten der Bibel umgehen. Analysen und Anre-
gungen Hir Schulenid GEMEIROR. s . vubosms b iasiog s angss « v

Christiane Markert-Wizisla
Feministische Exegesc als Trewe zurBibel . ©. .. ... svdaugwlion

Thomas Nisslmiiller

Der Lesekosmos im Horizont der Bibel-Lese: Zur Bibellese als #s-
thetischer Erfahrung. Anmerkungen zur Lese-Heuristik nach Wolf-
e B s

Michael Stadler

»Der Geist gibt Zeugnis unserem Geist ...“ Wie kann man die Bibel
im Geist lesen? - Neutestamentliche Anthropologie und pneuma-
tische Suliviftredeption. ol miranil aheea i il sl avapul

Theologie und Verkiindigung

Samuel Désiré Johnson
Den Weiflen das Land - den Afrikanern die Bibel? Predigt tiber
Matthans 28,1620 Linina s sitndischam i iling d 21 son

140

161

166

193

206

222

231

253

264

285



Inhalt 7

Jens Hobohm

Das Zeichen im Wunder entdecken. Predigt iiber Johannes 6,1-15 .. 317

Wolf Bruske

Taufe als Zeichen der Umkehr. Predigt iiber 1. Petrus 3,20-21 . . . . .. 323
GFTP eV,

Mitshieder des VBIBINR . . ... - vonis e o0t 00400, ST PRI I uel 327

Hinweise:

Die Zeitschrift erscheint einmal jahrlich mit ca. 300 Seiten Umfang. Der regulire Jahresbe-
zugspreis betrigt 14,~ € (fiir Abonnenten 12,- €). Die Preise gelten nur wihrend des jeweils lau-
fenden Jahrgangs. Mitglieder der GFTP erhalten ein Exemplar der Zeitschrift kostenlos. Weitere
Exemplare kénnen von Mitgliedern fiir 10, € erworben werden (iiber http://www.gftp.de).

Die Bezugsdauer verlingert sich jeweils um ein Jahr, wenn nicht eine Abbestellung bis zum
1.12. erfolgt.

Manuskripte sind nur an die Schriftleitung zu senden: Dr. Kim Striibind, Saarstrafle 14, D-
26121 Oldenburg, Telefon: 0441 / 3407837, Fax: 0441/ 3407836, E-Mail: struebind@gftp.de.
Riicksendung oder Besprechung unverlangt eingesandter Biicher knnen nicht gewéhrleistet
werden.

Bestellungen der Zeitschrift iiber den Gemeindebiichertisch oder direkt an: Oncken, Medien
fiir Gemeinden, Postfach 20 0152, D-34080 Kassel, Telefon: 0561/52005-0, Fax: 0561/52005-54,
E-Mail: buchhandlung@oncken.de



Mitarbeiter/innen dieses Heftes

Wolf Bruske, Solarstrafie 13, D-88046 Friedrichshafen

Mario Fischer, Collegium Oecumenicum, Sondermeierstrale 86, D-80939 Miin-
chen

PD Dr. Michael Fricke, Eichenweg 21, D-97084 Wiirzburg
Professor Dr. Erich Geldbach, Vogelsbergstrafie 8, D-35043 Marburg
Jens Hobohm, Devrientweg 14, D-12207 Berlin

Dr. Samuel Désiré Johnson, Dekan am Institut Baptiste de Formation Théologique
de Ndiki, BP 03 Ndikinimeki

Dr. Dietmar Liitz, Geschiftsfithrer des Okumenischen Rates Berlin-Brandenburg
und Beauftragter der Vereinigung Evangelischer Freikirchen (VEF) am Sitz der
Bundesregierung, Rue J. M. Maridor 6, D-13405 Berlin

Edgar Machel, Dozent fiir Gemeindeaufbau an der Theologischen Hochschule in
Friedensau, Heckenbreite 28, D-39288 Burg

Dr. Christiane Markert-Wizisla, Geschiftsfiihrende Pfarrerin der Ev. Frauen- und
Familienarbeit Berlin-Brandenburg, Weinbergstrafie 18/19, D-14469 Potsdam

Dr. Timothée Bouba Mbima, Pastor der Kameruner Baptistenkirche (U.E.B.C.) und
Professor fiir Praktische Theologie an der Protestantischen Theologischen Fa-

kultit der Universitit Yaoundé, Faculté de Théologie Protestante de Yaoundé,
BP 4011, Kamerun

Professor Dr. Joachim Molthagen, Universitit Hamburg, Geschiftsfithrender Direk-
tor des Seminars fiir Alte Geschichte, Von-Melle-Park 6, VIII, D-20146 Hamburg

PD Dr. Matthias Morgenstern, Institutum Judaicum, Evangelisch-Theologisches
Seminar, Liebermeisterstrafie 12—-14, D-72076 Tiibingen

Dr. Thomas Niedballa, Alemannenstrafle 38, D-41462 Neuss
Dr. Thomas Nisslmiiller, Tulpenstrafle 5, D-65388 Schlangenbad

Professor Dr. Peter von der Osten-Sacken, Institut fiir Kirche und Judentum an der
Humboldt-Universitit zu Berlin, Dom zu Berlin, Lustgarten, D-10178 Berlin

Carsten Piorr, Pastor im Praktikum im Rhein-Bergischen & Oberbergischen Land,
Montanusstrafle 18a, D-51429 Bergisch-Gladbach

Michael Stadler, Martin-Luther-Strafle 36, D-83395 Freilassing
Dr. Kim Striibind, Saarstrafie 14, D-26121 Oldenburg
Dr. Friedrich Emanuel Wieser, Mollardgasse 35, A-1060 Wien



Editorial

Kim Striibind

,Je suis de la mauvaise herbe

Braves gens, braves gens

Je pousse en liberté

Dans les jardins mal fréquentés.”
Georges Brassens, La mauvaise herbe

Von Zeit zu Zeit sei ein Fest an der Zeit, das den Lauf der Zeit heilsam
unterbrechen soll, hat Eberhard Jiingel einmal geschrieben.! Wie wahr!
Zehn Jahre ,Gesellschaft fir Freikirchliche Theologie und Publizistik®
boten einen schénen Anlass fiir unsere theologischen Festspiele, die vom
1. bis 3. Oktober in der Berliner Zwingli-Kirche gefeiert wurden. Erich
Geldbachs Laudatio, mit der wir den Reigen unserer Beitrige eroffnen, hat
die Ziele, Absichten und Vorhaben der GFTP in den vergangenen zehn
Jahren noch einmal in schoner Weise zusammengefasst. Geldbach war es
zudem gelungen, einem der weltweit bekanntesten Baptisten, dem ehema-
ligen Prasidenten der USA Jimmy Carter, den ihm gewidmeten Band 8 der
ZThG personlich zu tberreichen, woran sich auch noch ein Briefwechsel
mit dem Geehrten anschloss. Carter war anlisslich des Weltkongresses
der ,Baptist World Alliance® (BWA) im Sommer des vergangenen Jah-
res nach Birmingham gereist, um eine bemerkenswerte Rede gegen den
christlichen Fundamentalismus und fiir die Frauenordination zu halten.
Im Hintergrund lauerten die menschenverachtende Hiresien, die die Fiih-
rung der ,Southern Baptist Convention® (SBC) in den USA immer noch
lautstark verkiindet. Sich von den ideologischen Verstiegenheiten dieser
weltweit grofiten baptistischen Union zu distanzieren, ist Christenpflicht
und der status confessionis!

Das Jubildumssymposion der GFTP hatte es wieder einmal ,,in sich®, zu-
mal wir bewusst eine der protestantischen Kernfragen in den Mittelpunkt
der Vortrage und Diskussionen geriickt hatten: ,,Was heif3t heute ,bibeltreu‘?
Zugédnge zum Buch der Biicher in unserer Zeit, lautete das Thema. Mag
eine Tagung unter dieser Fragestellung in der protestantischen Welt auch
nicht ungewdhnlich sein, so wage ich doch die Behauptung, dass es ein
vergleichbares Symposion im ,,Bund Evangelisch-Freikirchlicher Gemein-
den® bisher noch nicht gegeben hat. Ausgesprochen wohltuend war es, ein-
mal ohne evangelikale Stormanover und deren eigenartige Bibel-Mytho-
logie iiber die wirkliche Bibel zu sprechen. Niemand musste den anderen
dabei in kindischen Bekenntnissen zur ,vollkomenen Irrtumslosigkeit der

' Vgl. E. Jiingel, Von Zeit zu Zeit. Betrachtungen zu den Festzeiten im Kirchenjahr, Miinchen
1976, 5.

ZThG 11 (2006), 9-13, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



10 Kim Striibind

Heiligen Schrift” tibertreffen, wie das bei dieser frommen Spezies und bei
Tagungen zu diesem Thema gemeinhin tiblich ist. Nimmt man die evan-
gelikale Mythologie rund um deren Schriftverstindnis einmal beim Wort,
wie Dietmar Liitz es in seinem Vortrag unter der suggestiven Uberschrift
»Ist die Bibel bibeltreu?* tat, so bleibt am Ende aufler ein paar Ungereimt-
heiten nichts Substanzielles Gibrig. Das meiste, das unter dem Stichwort der
»Bibeltreue® auf dem Markt fiir religiose Wahrheiten feilgeboten wird, ist
nichts als ein grofier Bluff! Hinter den Mantras der Evangelikalen, die sich
in einem duflerst unsportlichen und absurden Wettkampf in Sachen ,,Bi-
beltreue” noch immer wechselseitig exkommunizieren, verbirgt sich ein re-
ligios neurotisches Bestreben nach religioser Selbstaffirmation — und eine
tiefe Angst sowohl vor der Wahrheit als auch vor der Freiheit. Dostojewskis
Grofinquisitor kommt gelegentlich auch in konservativen protestantischen
Gewindern daher.

Die Bibel ernst zu nehmen, ist dagegen etwas vollig anderes. Ein solches
Unterfangen muss iiber evangelikale Parolen hinausreichen und verlangt
ein ebenso ernsthaftes Nachdenken (daran scheitert es meistens schon) wie
auch die Fahigkeit zu selbstkritischer Distanz, die einen Menschen, der
Wahrheiten sucht, von Nachbetern unterscheiden.

Der Verlauf unseres Symposion zur Bibelfrage erschliefit sich durch die
Lektiire der in diesem Band der ZThG abgedruckten Beitrége, die von Pe-
ter v.d. Osten-Sacken, Joachim Molthagen,* Dietmar Liitz, Michael Fricke,
Christiane Markert-Wizisla, Thomas Nisslmiiller, Michael Stadler und Kim
Striibind stammen. Alle Vortragenden haben sich auf ganz unterschiedliche
Weise mit den Problemen und Ansitzen einer sachgemidfien Hermeneutik
beschiftigt, die zu spannenden Diskussionen der iiber 40 Teilnehmerinnen
und Teilnehmer fithrten.

Aus Platzgriinden musste die Publikation weiterer Symposions-Beitrige
auf das kommende Heft verschoben werden, wie etwa die konfessionsge-
schichtlichen Vortrige von Andrea Striibind (Evangelisches und evange-
likales Schriftverstindnis), Reinhard Hempelmann (Schriftauslegung im
Kontext pfingstlerischer und charismatischer Bewegungen), Matthias Fen-
ski (Die Bibel im romischen Katholizismus 40 Jahre nach dem Ende des 2.
Vatikanums) sowie die religionspadagogischen Vortrige von Andreas Liese
(Bibeldidaktik in der Schule) und Peter-Johannes Athmann (Bibel und frei-
kirchliche Religionspadagogik).

Am Anfang des Heftes stehen wie gewohnt einige Essays. Mein Beitrag
»Flasche leer — Flasche her!“ weif sich unzeitgemaflen Erkenntnissen iiber
die sich beschleunigende Erosion meiner Freikirche sowie den ausgespro-
chen peinlichen Entwicklungen rund um das ,,Theologisches Seminar® in
Elstal verpflichtet, das sich neuerdings mit den Federn einer staatlich an-

* Bedauerlicherweise konnte der Autor seinen Vortrag tiber die Apostelgeschichte aufgrund
einer Erkrankung nicht halten. Wir sind dankbar, dass er ihn trotzdem zur Verfiigung
gestellt hat!



Editorial 11

erkannten ,,Fachhochschule® schmiickt. Derzeit allerdings noch auf Abruf,
denn nach dem blamablen Gutachten des Wissenschaftsrats® und der dar-
aus resultierenden vorldufigen Verweigerung einer dauerhaften Anerken-
nung kann von einer ,,akademischen Ausbildung” in Elstal derzeit jeden-
falls keine Rede sein.

Thomas Niedballa ist zunichst mit einem Beitrag vertreten, der sich mit
der Frage nach religiésen Weltbildern auseinandersetzt. Kénnten nicht die
»Fiille der alttestamentlichen Beispiele praller Lebendigkeit, banaler und
tiefer Gottesaussagen einerseits und die Tiefe der synoptischen Aussagen
Jesu iiber den Glauben und die Liebe oder die Mystik des Apostels Pau-
lus andererseits Anleitungen sein, das eigene Weltbild mit neuem Wissen
zu erweitern und die eigene Lebensperspektive mit einer neuen Art von
Vertrauen zu fiillen? Gewiss. Wer Augen hat zu sehen, der lese! - Inwie-
fern Christen Beter sind (oder auch nicht) und wie sich in der Freiheit des
Glaubens beten ldsst, ist der Inhalt eines zweiten kurzen Essays aus seiner
Feder.

»Religionswissenschaftliche Beobachtungen und Uberlegungen zum
Verhiltnis von Judentum und Christentum® lautet der Titel des Beitrags
des Tiibinger Privatdozenten fiir Judaistik, Matthias Morgenstern. Darin
greift er die im christlich-jiidischen Gesprich scheinbar geklirte Frage
nach einer Bestimmung von Mutter- und Tochterreligion auf und setzt sich
mit der These des jiidischen Religionswissenschaftlers J. Neusners ausein-
ander, derzufolge sich das rabbinische Judentum dem Sieg des Christen-
tums verdankt, weshalb dieses zur Wirkungsgeschichte des Christentums
gehore und nicht dessen Voraussetzung bilde. Eine spannende Lektiire, die
mir ganz personlich zugleich eine Begegnung mit Ansichten meines ehe-
maligen Jerusalemer Lehrers Yeshaijahu Leibowitz erméglicht.

Erich Geldbach geht in einem umfangreichen Aufsatz den Deutungen
des alttestamentlichen ,Hohenlieds“ im Pietismus nach, speziell bei Gott-
fried Arnold und Nikolaus Zinzendorf. Der kirchengeschichtliche Reflex
Geldbachs auf den alttestamentlichen Beitrag von Michael Stadler iiber die
»Erlosende Erotik® im Lied der Lieder, der 1998 in dieser Zeitschrift ver-
offentlicht wurde, ist reizvoll und mag auf das Wechselspiel der oft streng
voneinander getrennten theologischen Disziplinen aufmerksam machen,
wie es auch fiir die Symposien der GFTP typisch ist.

Es folgen zwei systematisch-theologische Beitrige: Mit Timothée Bouba
Mbima veroffentlicht erstmals ein Theologe aus Kamerun einen Beitrag in
der ZThG, den wir auch aufgrund des Konnexes von Theologie und Kultur
gerne aufgenommen haben. Edgar Liillau, ehemaliger Missionar in Ka-
merun und derzeit Gemeindepastor in Karlsruhe, hat diesen Beitrag iiber
»Das erlittene Bose“ sorgfiltig iibersetzt. Thm gilt dafiir an dieser Stelle un-
ser Dank! Dass es sich bei diesem Thema um ,.eine brennende Herausfor-

* Esist im Wortlaut im Internet verdffentlich und kann dort eingeschen werden:
www.wissenschaftsrat.de/Veroffentlichungen/veroffentlich.htm



12 Kim Striibind

derung unserer Zeit fiir Christen und Theologen Afrikas® handelt, wie der
Untertitel verrit, ist durchaus nachvollziehbar.

Mario Fischer vergleicht die Ansdtze von vier international renommier-
ten Vertretern der analytischen Religionsphilosophie zu Fragen nach dem
Wesen und der Funktion von ,,Erfahrung” und ihrer durchaus unterschied-
lichen Relevanz fiir die Religionen. Dabei gilt es zu bedenken, inwiefern phi-
losophisch-analytische Begriffe iiberhaupt auf den Bereich von Religionen
tibertragbar sind, die einen Offenbarungsanspruch erheben. Auch bleibt die
Frage nach der Normativitit religiser Erfahrungen von grofier Bedeutung.

Zwei praktisch-theologische Beitrige beschlieffen den Kanon der theo-
logischen Disziplinen: Zum einen die Studie von Edgar Machel und Carsten
Piorr tiber Pastoren als ,Konfliktléser und -ausléser®, die gerade fiir den
freikirchlichen Raum von einigem Interesse sein diirfte. Die ,,Berufszu-
friedenheit” der Pastorinnen und Pastoren ist ein Barometer fiir die vielen
ungeldsten Probleme und inneren Widerspriiche, die sich durch eine frei-
kirchliche pastorale Biographie ziehen: Zum einen sollen Pastorinnen und
Pastoren als Leiter die Gemeinde verbinden, andererseits kénnen sie durch
ebenfalls gewiinschte visiondre Fithrung auch Konflikte auslosen. Welche
Rolle sollen Pastorinnen und Pastoren eigentlich spielen? Wie lisst sie sich
gestalten?

Emanuel Wieser reif3t mit seinem Aufsatz ,,Das Buch [job und der christ-
liche Seelsorger” Fragen des Leids und seiner Bewiltigung auf. Diese alt-
testamentliche Schrift leistet einen entscheidenden Beitrag, ,,den Glauben
an den einen, allmachtigen, gerechten und giitigen Gott nicht durch Allge-
meinplitze zu einer Gussform aus wirkungslosen Behauptungen werden
zu lassen®. Im Aufbegehren Ijobs zeige sich bis heute uniiberhérbar, ,wie
der biblische Glaube in Grenzfragen der menschlichen Existenz seine Kraft
entfalten kann.”

Drei Predigten des Berliner Gemeindeiltesten Jens Hobohm und des
afrikanischen Theologen Samuel Johnson, die wir als neue Autoren begrii-
3en, sowie von Wolf Bruske runden den neuen Jahrgang der ZThG ab. Es
folgt wie tiblich die aktuelle Mitgliederliste.

Mitten in unser Leben platzte Mitte August die Nachricht von der Beru-
fung meiner Frau als Universititsprofessorin fiir Kirchengeschichte an die
Universitit Oldenburg. Fir uns beide war dies eine ausgesprochen gute
Nachricht, auch wenn dies das Ende unseres Gemeindedienstes in Miin-
chen bedeutet. Die nun unterbrochene Weggemeinschaft mit vielen wun-
derbaren Menschen wird uns fehlen!

Mit dieser Berufung ist andererseits eine Verinderung unserer Lebens-
verhiltnisse verbunden, die fiir uns beide zur rechten Zeit kommt. Denn
was unseren Handen und Kopfen in einer mehr als zehnjahrigen Titigkeit
als Gemeindepastoren gelang, fiel unserem Herzen manchmal auch schwer.
Es versagte immer ofter die Gefolgschaft bei dem Versuch, sich eine Zukunft
ausschliefllich im Gemeindienst vorzustellen. Zu verlockend erwiesen sich



Editorial 13

jene anderen Berufungen, die in meiner Frau und auch mir schlummern
und die hinter dem stets aufreibenden, wenn auch aufregenden und her-
ausfordernden Pastorendasein zuriickstecken mussten: Nun wartet auf uns
- ,somewhere over the rainbow“ - die Riickkehr in die akademische Theo-
logie (mit einem Habilitationsvorhaben von meiner Seite) und manches,
tiber das spiter zu sprechen und womdglich zu schreiben sein wird.

Gleichwohl haben meine Frau und ich den Gemeindedienst in unserer
ausgesprochen interessanten, bisweilen aufregenden und stets liebens-
werten Miinchner Gemeinde gerne, bisweilen leidenschaftlich gerne verse-
hen. Auch dann noch, als unser Herz sich in den letzten Jahren immer 6fter
mit dem Fernweh des Aufbruchs herumschlug. Nun habe ich — Deo volente!
- die Chance, mich noch einmal neu erfinden zu diirfen, in der Sprache des
Glaubens gesprochen: mich der Fithrung Gottes in ein unbekanntes Land
anzuvertrauen. Und das ist Gnade.

»Wohlan denn, Herz, nimm Abschied und gesunde!“ (H. Hesse).

Dr. Kim Striibind Miinchen, April 2006

Die GFTP lddt ein zum Herbstsymposion 2006:

Konnen wir einander das Wasser reichen?
Taufe und Gemeindemitgliedschaft in 6kumenischer Perspektive

Das Symposion steht allen Interessierten offen und findet
vom 6.-8. Oktober 2006
in der Evangelisch-Freikirchlichen Gemeinde Duisburg-Mitte statt
(Juliusstrafle 10-14, D-47053 Duisburg).

Informationen und Anmeldung: Unterbringung (Hotel/privat):
Pastor Dr. Kim Striibind Pastor Walter Brinkmann
Saarstrafie 14, Max-v.-Schenkendorf-Strafle 1,
D-26121 Oldenburg D-47506 Neukirchen-Vluyn

E-Mail: struebind@gftp.de E-Mail: wbman@arcor.de



»Singe weiter, siifle Stimme!*

Laudatio anldsslich des Empfangs zum 10-jahrigen Jubildum
der ,,Gesellschaft fiir Freikirchliche Theologie und
Publizistik (GFTP)“

Erich Geldbach

Zehn Jahre sind in der fast 2000-jahrigen Geschichte der Kirche oder denn
der fast soo-jihrigen Geschichte der Reformation oder der 300-jihrigen
Geschichte des Baptismus und selbst der 170-jahrigen Geschichte des deut-
schen Baptismus eine kurze Zeit, und dennoch sind zehn Jahre eine lange
Zeit. Man kann dies daran ermessen, wenn man sich die Gesichter von
Menschen vor Augen hilt, die mit uns angefangen haben und inzwischen
dem Bund und/oder uns den Riicken gekehrt haben.

Zehn Jahre GFTP - ich gestehe, dass ich nicht mehr in Erinnerung hatte,
wie eingebettet die GFTP in Aktionen des Bundes begann. Der Bund rief
eine Aktion ,aufbrechen 95/96“ aus. Wie so viele Aktionen des Bundes,
ist das ,,aufbrechen 95/96“ nicht mehr in der Erinnerung, vermutlich noch
nicht einmal bei den Organisatoren. Umso erstaunlicher ist es, dass die
GEFETP fiir alle sichtbar, horbar und lesbar noch existiert, und man muss
sofort das alte Klischee hinzufiigen, dass man sie erfinden miisste, gibe es
sie nicht. Warum? Wir waren angetreten als eine Gesprichsplattform, die
»Freiheit zu und Freude an einer theologischen Besinnung™ férdern wollte
und die dies dialogisch, modern und schriftbezogen tun wollte. Nur so,
sagte ein gewisser Kim Striibind im ersten Editorial, werde unsere Frei-
kirche der stets zur Welt hin offenen Bibel und ihrem Konzept der ,,Kon-
trastkirche® treu sein. Bibeltreu - dieses Wort fiel schon damals, freilich
nicht in einem anti-modernen Sinn der evangelikal-fundamentalistischen
Orthodoxie der Angstlichkeit, sondern in jener Offenheit, die der Bibel, der
freikirchlichen Traditionen, der Gemeinde als dem Priestertum aller gldu-
bigen Menschen sowie der wissenschaftlichen Theologie und ihrer Kom-
munizierbarkeit verpflichtet ist. Damit ist auch die gesellschaftliche Di-
mension gemeindlicher und theologischer Arbeit positiv angesprochen. In
der theologischen Wissenschaft fehlt nur zu oft die freikirchliche Stimme,
im gesellschaftlichen Diskurs nicht minder. Daher ist die GFTP so wichtig,
um denen, die es wahrnehmen wollen, freikirchliche Stimmen zu Gehor
zu bringen. Dass die ,,Vereinigung Evangelischer Freikirchen® inzwischen
einen Beauftragten am Sitz der Bundesregierung hat, der zur GFTP gehort
und in der ,, Zeitschrift fiir Theologie und Gemeinde“ schreibt, und der sich

! Am 30. September 2005 in der Berliner Zwingli-Kirche.

ZThG 11 (2006), 14-16, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



»Singe weiter, siifle Stimme!“ 15

bei einigen Querelen der Vergangenheit bei uns geistlich-geistigen Riick-
halt suchte, istim Verbund mit dem bisherigen Fehlen freikirchlicher Stim-
men in Theologie und Gesellschaft als Fortschritt zu sehen.

Schaut man die Hefte der ,Zeitschrift fiir Theologie und Gemeinde“
durch, dann ist hier in der Tat ein Fundus freikirchlicher Stimmen zu theo-
logischen und gesellschaftlichen Vorgingen zu finden. Was da geschrieben
steht, ist anspruchsvoll und sollte eigentlich unseren Bund froh stimmen
und - im guten Sinne - stolz machen. Die GFTP hat einen duflerst wich-
tigen Beitrag zur offentlichen Wahrnehmung freikirchlichen Denkens ge-
leistet. Die ,,Zeitschrift fiir Theologie und Gemeinde® ist noch aus einem
anderen Grund als beispielhaft zu wiirdigen. Sie ist eine Zeitschrift, in der
Beitrage weit auseinander liegender wissenschaftliche Gebiete ebenso zu
stehen kommen wie Beitrdge unterschiedlicher literarischer Gattungen.
Der herkommliche wissenschaftliche Aufsatz {iberwiegt naturgemif3, aber
es gibt auch so neue Gattungen wie Theopoesie, Briefwechsel, Predigten,
Gutachten. Was ist das Ziel all dieser Bemithungen? Auf die méglichen
Auswirkungen in Theologie und Gesellschaft habe ich bereits hingewie-
sen. Es gibt aber auch eine Stofirichtung nach Innen: gegen Denkfaulheit,
gegen eine Gleichsetzung von Fromm-Sein und Banausentum, gegen Ab-
kapselung, gegen autoritire Leiter, gegen den Anspruch einer bestimmten
Richtung, sie allein habe die Hoheit, ein richtiges Schriftverstindnis zu
vertreten. Wir benétigen keine Glaubenskongregation; wir benétigen auch
kein Lehramt, das beansprucht, das letzte Wort iiber das Wort Gottes als
Wort Gottes zu besitzen. Wir vertrauen stattdessen auf das freie Wort und
den freien Austausch der Argumente unter gleichberechtigten Partnern
und sind dabei auch ,brutal selbstkritisch“. Letzteres wirkt oft wie eine
Nestbeschmutzung, was es vielleicht auch manchmal sein kann. Allerdings
tiberwiegt eher der Eindruck, das Nest sei bereits vorher beschmutzt, und
es bediirfe der Auskehrer oder der Ausfeger, damit das Nest erst eigentlich
bewohnt werden kann und einige Eier ausgebriitet werden konnen.

Und nun noch zwei wichtige Punkte:

Erstens. Die Nummern der ,,Zeitschrift fiir Theologie und Gemeinde"
sind immer bestimmten Personen gewidmet. Die vorletzte Nummer galt
dem Friedensnobelpreistriger Jimmy Carter. In Birmingham, beim Hun-
dertjahrigen Jubildum des Baptistischen Weltbundes im Juli 2005, an dem
Jimmy Carter mit seiner Frau teilnahm, habe ich ihm nach Uberwindung
mehrerer Hindernisse — Organisatoren, Leibwéchter — das Heft iibergeben
konnen. Seine Antwort kam schriftlich: ,, Thank you for the honor. Dem
schliefen sich, so denke ich, auch die anderen Geehrten an.

Zweitens. Was wire die GFTP ohne bestimmte Personen? Als erster
muss hier Kim Striibind genannt werden. Seine Unbestechlichkeit zeigt
sich in seinen wissenschaftlichen Aufsitzen in der Zeitschrift, und seine
»brutale Selbstkritik“ 16st bei manchen Kopfschiitteln und Arger aus. Aber
das muss so sein. Wenn es nicht so wire, hitte Kim als Herausgeber der
Zeitschrift und treibende Kraft der GFTP seinen Job verfehlt. Will man



16 Erich Geldbach

etwas bewegen, muss man auch iiberzeichnen diirfen. Daher: Singe weiter,
siiffe Stimme! Was wire Kim ohne Andrea? Wenn man Kim denkt, muss
man auch Andrea denken. Daher gilt unser aller Dank euch beiden fiir
alles Engagement, fiir alle Fantasie, fiir alle mitreiflende Begeisterung und
das standige Am-Ball-Bleiben.

Der nichste und herzliche Dank geht an Olaf und Dorette Lange. Die
Zeitschrift wire duflerlich, im Layout, nicht, was sie tatsachlich darstellt,
ohne Olaf und seine Firma sowie die vielen Stunden an den Geriten.

Schlieflich gilt der aufrichtige dank Wolfgang Pfeiffer, und ich nenne
auch hier seine Frau Ulrike. Wolfgang hat fiir die Finanzen und Bilanzen
Sorge getragen und uns allen vorbehaltlos gedient.

Ich belasse es bei der Nennung dieser Namen, obgleich ich noch andere
nennen konnte. Die GFTP sind wir alle, und wenn sie funktioniert wie in
den letzten zehn Jahren und wenn sie weitere zehn Jahre funktionieren soll,
dann liegt es an uns allen. Darum danke ich zum Schluss uns allen und
fordere alle zu einem vermehrten Engagement auf.

Ganz zum Schluss muss ich nun noch etwas iiberreichen. Es geht aller-
dings nur virtuell, weil ich die Kim zugedachte Flasche vergessen habe.
Es ist eigentlich keine Flasche, weil man sonst meinen konnte, hier seien
hintersinnige Gedanken im Spiel. Daher ist das zugedachte Geschenk ein
virtueller Bocksbeutel. Der ist bauchig, also nicht so schlank wie eine Fla-
schen und nimmt weniger Raum ein. Aber auch das ist nicht hintersinnig
gemeint. Der Inhalt allerdings passt gut in unsere gegenwirtige politische
Farbenlandschaft: Es ist ein roter Schwarzriesling. Hier kénnte man nun
in der Tat auf den Gedanken kommen, dass der rot-schwarze Inhalt den
Spagat symbolisieren soll, den Kim als Herausgeber der Zeitschrift machen
muss. Wohl bekomm’s!



ESS‘YS

"Flasche leer? Flasche her!”

| Die schéne neue Bundeswelt als Dauerkrise

Kim Striibind

»Ich komme zu frith®, sagte er dann, ,,ich bin noch
nicht an der Zeit. Dies ungeheure Ereignis ist noch
unterwegs und wandert — es ist noch nicht bis zu
den Ohren der Menschen gedrungen.”

Friedrich Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft

Sprachstoérungen

Nicht vielen Italienern ist es vergénnt, mit ihren Ausspriichen Eingang in die
deutsche Alltagsprache gefunden zu haben. Giovanni Trappatoni, ehedem
etwas gliickloser Trainer zweier Bundesligamannschaften, ist es gleichwohl
gelungen, als er vor einigen Jahren nach einem wieder einmal recht elenden
Gekicke des FC Bayern vor den eingeschalteten Fernsehkameras im Rah-
men einer Presseerklirung eine Philippika gegen seine Miinchner Balltreter
vom Stapel lief8. In unnachahmlicher Weise, gewiirzt mit jener Prise Tempe-
rament, die Deutsche bei Italienern als latent voraussetzen, charakterisierte
er die eigene Mannschaft mit den Worten: ,,Die waren schwach wie eine
Flasche leer” und beschloss seine ebenso amiisante wie ansonsten iiberaus
unverstandliche Beschimpfung mit dem berithmt gewordenen Ausspruch,
der zugleich ein Fazit seiner Tétigkeit war: , Ich habe fertig!“! Mehr als das
eben Gesagte, so der offensichtliche Sinn seiner Worte, habe er derzeit der
Offentlichkeit nicht mitzuteilen. ,Ist klar diese Worter, ist moglich verste-
hen, was ich hab’ gesagt? Danke® (ebd.). - Vielen Dank, Giovanni!

Wer fertig ,,hat®, der ist es meist auch und gibt damit unmissverstind-
lich zum Ausdruck, dass er weiter nichts zu sagen hat. So scheint es derzeit
auch dem ,,Bund Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden“ zu gehen. Auch
er ,hat” in gewisser Weise fertig. Nach mehr als drei Jahren scheint die Re-
form unserer Freikirche - mehr am Haupt als an den Gliedern — abgeschlos-
sen zu sein. Zumindest geht dem mit groffem Elan begonnenen Neuanfang
langsam aber horbar die Luft aus, wobei sich der Bund in einen Zustand
der Atrophie mandovriert hat. Im Bereich der Medizin ist damit der ,,Ge-

' Der vollstindige Text der Presseerklirung, die auch als MP3-Datei zur Verfiigung steht,
steht im Internet zum Download bereit:
http://www.transferspion.de/rundumsspiel/giovanni.htm.

ZThG 11 (2006), 17-27, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



18 Kim Striibind

webeschwund® und in der Physik das Ende aller energetischen Zustinde
markiert. Beides scheint irgendwie passend. Die spirituellen und kyberne-
tischen Batterien unserer Kirche scheinen nach dem Schwund aller Leben
signalisierenden Organe leer zu sein. Gewiss leben Totgesagte immer linger
als der Nekrolog tiber sie. Aber was ist das fiir ein Leben - auf Abruf?

Die grof$ angekiindigten Reformen der letzten Jahre haben sich eher als
aufwindig inszeniertes ,,Reformchen® mit kaum spiirbarer Effizienz nach
auflen herausgestellt. Die alten Mechanismen und Beiffhemmungen sind
lingst im neuen Bundesgewand auferstanden, nur dass nichts wirklich
besser geworden zu sein scheint. Wie viel tatsichlich schlechter geworden
ist, zeigt der Substanz- und Vertrauensverlust, den die leitenden Personen
zwar immer noch beharrlich ignorieren, der aber landauf landab spiirbar
ist, wenn man das mehr und mehr zum Unwort mutierende Wort ,,Bund“
auch nur in den Mund nimmt. Die Sprachlosigkeit, in die unsere Bundesge-
schdftsfiithrung verfallen ist, macht einem Trappistenkloster alle Ehre. Rithrt
sich dennoch einmal ein Laut, eine Verlautbarung gar, verbreitet sie das
Odium gihnender Langeweile. Eine Kirche, die aufler Langeweile nichts zu
verbreiten hat, sollte tatsachlich lieber eine Weile schweigen, bis ihr wieder
irgend etwas Sinnvolles einfallt.

Zur Erklirung dieses Phdnomens mag der Hinweis hilfreich sein, dass
es zwischen unseren Gemeinden und den iibergeordneten institutionellen
Leitungsorganen eine anhaltende und historisch bedingte Sprachstérung
gibt, die auf inhaltliche Ungereimtheiten des kirchlichen Systems schlief3en
ldsst. In Gemeinden unserer Tradition gibt es von ihren Anfingen an ein
latentes Unbehagen gegeniiber kirchlichen Institutionen, das zu den Eigen-
arten einer kongregationalistischen Freikirche gehort. Es handelt sich dabei
um einen antiklerikalen und kirchenkritischen Reflex, der dem verbreite-
ten Vorbehalt stets neue Nahrung gibt, dass ,die da oben® (derzeit: Bun-
desgeschiftstithrung, Prasidium) an ,uns da unten® (Gemeinden) vorbei-
denken und -handeln. Entladen sich solche Sprachstérung eruptiv, spricht
man von einer ,,Bundeskrise®. Sprachstorungen, die auf weit tiefer liegende
Missverstindnisse verweisen, konnen sich aber auch als eine nicht weniger
gefahrliche ,,Implosion” zeigen. Von einer solchen ist hier zu reden.

Selten hat sich in der mehr als 160-jdhrigen Geschichte unserer Freikir-
che ein stirkeres Gefiihl der Entfremdung zwischen dem Bund und den
Gemeinden breit gemacht, als es derzeit zu beobachten ist. Uber die Griin-
de darf nachgedacht und wohl auch ein bisschen spekuliert werden. Als
gesichert kann gelten, dass die hinsichtlich ihrer personlichen Ausstrah-
lung ohnehin etwas blassgrauen Reprisentanten des Bundes den Gemein-
den immer noch weitgehend unbekannt sind.? Das liegt auch an deren an-
haltend immobiler Arbeitsweise und einer verbreiteten Reiseunlust dieser
Spezies, die ihre Arbeitszeit lieber in geschlossenen Sitzungen in der Pro-

* Eine wohltuende Ausnahme bildet dabei das Gemeindejugendwerk, das mit der nachfol-
genden Kritik nicht gemeint ist.



Flasche leer? Flasche her! 19

vinz verbringt. Moglichkeiten zu einer echten Kommunikation bestehen
daher kaum noch.

Offentliche Reprisentanz zeigt etwa die Generalsekretirin bestenfalls
noch auf den von ihr so geschitzten Auslandsreisen, vermutlich weil das
Eigenleben internationaler Tagungen und Kongresse schmerzfrei verlauft
und einen milden Glanz auf die Teilnehmenden wirft, der in den Miihlen
und Konflikten des innerkirchlichen Betriebs erst hart erarbeitet werden
muss. In dem heterogenen Gebilde einer Freikirche braucht man Gemein-
deerfahrung und ein theologisches Standing, das sich nicht in einem Bibel-
fernkurs erwerben ldsst. Was macht sie eigentlich? Keiner weif8 es. Irgend-
wann will es vielleicht auch keiner mehr wissen. Gewiss ist sie fleif3ig, das
steht auler Frage. Aber was will sie, und wohin sollen wir ihr folgen? Diese
Frau gibt Ritsel auf, von denen man den Eindruck hat, dass sie die Losung
selbst nicht weif3.

Derzeit sucht die Chefin an der exekutiven Sturmspitze des deutschen
Baptismus nach Entlastung fiir einen neu zu schaffenden Dienstbereich,
der bezeichnenderweise den Arbeitstitel ,OMA® trigt (fir ,Ordinierte
Mitarbeiter”), um noch mehr Auslandsreisen tétigen zu konnen, auf denen
wir dann alle auch irgendwie glanzvoll vertreten sind. Freilich diirfte dies
nicht nur den fast wieder auf die alte Gr6f3e angewachsenen Stellenplan des
Bundes weiter in den roten Bereich verschieben, sondern wiirde auch die
Prisenz der Generalsekretirin in ihrer eigenen Kirche weiter verringern,
bis sie vermutlich irgendwann in die Weiten des Baptistischen Weltbundes
diffundiert sein wird. Dafiir wurde dieses Amt allerdings nicht geschaffen.

Vergeudete Ressourcen

Gewiss, die ganze Bundesgeschaftsfithrung schuftet sich nebenbei in einem
Kirchenapparat tot, den sich die Sozialtechniker, die derzeit am Ruder sind,
selbst geschaffen haben. Nun werden sie allerdings die Geister nicht mehr
los, die sie riefen und verheddern sich in einem biirokratisierten Mons-
ter, das an Franz Kafkas Romane erinnert. Die Bundesreform hat damit
zumindest fiir Vollbeschiftigung gesorgt: Die Biirokratie beschiftigt sich
mit ihrem Lieblingskind - mit sich selbst. Momentan findet wohl eine Art
kybernetische Selbstbefriedigung statt. Denn unser kirchliches System re-
produziert nicht nur sich selbst, es konsumiert sich zwischenzeitlich auch
selber, weil die Arbeitsergebnisse immer neue Arbeit schaffen, die auch in
Zukuntft alle Krifte binden wird. In der Systemtheorie und der Organisa-
tionslehre kennt man solche Phanomene ineffizienten Selbstkonsums von
sozialen Systemen, wobei kirchliche Einrichtungen besonders gerne als
Negativbeispiele angefithrt werden. Diese Form der Selbstreferenz hat sich
im gut verschanzten Elstal lingst ein Paralleluniversum geschaffen, das die
schéne neue Bundeswelt als ewige ,,virgo intacta“ priasentiert. Wer’s glaubt,
wird allerdings nicht selig, sondern verérgert.



20 Kim Striibind

Besonders krass fillt die Bilanz der Dienstbereiche ,,Mission“ und ,,Ge-
meindeentwicklung” aus. Hier kreiflen Berge, die - wenn iiberhaupt - Méau-
se gebdren, wobei man, um im Bild zu bleiben, fiir beide Dienstbereiche
wohl eher von einer Scheinschwangerschaft sprechen sollte. Wahrend der
Dienstbereich ,,Mission“ meiner Meinung nach vollig in der Versenkung
verschwunden ist und dessen Aufgaben mittlerweile von einer weiteren mis-
sionarischen Selbsthilfegruppe namens ,,Gemeinschaft fiir Evangelisation®
Unterstiitzung erfahrt, hat der Dienstbereich ,Gemeindeentwicklung® zwar
keine Gemeinden, dafiir aber vor allem sich selbst entwickelt. Was dabei als
neueste Idee verkauft wird - etwa ein Beratungsnetzwerk fiir Gemeinden
oder Bildungsangebote fiir Ehrenamtliche in Elstal - ist in Wahrheit so ori-
ginell nicht und teilweise von durchaus zweifelhaftem Wert. Dass der schon
einmal weitgehend beerdigte Ladenhiiter ,Seminar fiir Gemeindearbeit*
nun wieder in Hochglanzprospekten mit Fortbildungsangeboten aufwartet,
die es in Gemeinden und in den Landesverbidnden lingst gibt, ist jedenfalls
kein allzu erhebender Gedanke, der eine dreijahrige Bedenkzeit rechtferti-
gen konnte. Nun wird erneut eine vollig tiberfliissige Konkurrenz innerhalb
der Bundesgemeinschaft perpetuiert. Was soll man andererseits mit einem
Bildungszentrum anfangen, dessen Existenz fragwiirdig und dessen Leer-
stand teuer ist?

Gerne tun die Verantwortlichen dabei so, als hétten sie den Bund nach
der Krise ganz neu erfinden miissen, wahrend sie in Wirklichkeit vor allem
sich selbst und ihre Rolle ,erfunden” und sich geschickt ins Zentrum des
Systems implantiert haben. Die Ursache liegt darin, dass an der Spitze un-
serer Kirche nicht konsequent aufgabenorientiert, sondern eher personeno-
rientiert gearbeitet wird. Aufgaben werden in einem solchen System primar
an den Interessen und Begabungen der angestellten Mitarbeiter ausgerich-
tet. Sinnvoller wire das umgekehrte Verfahren, sich fiir klar definierte Auf-
gaben die dafiir begabten Mitarbeiter zu suchen. ,,Gemeindeentwicklung"
droht so zur Selbstentwicklung, und ,Mission” nur noch zur Stirkung des
eigenen Sendungsbewusstseins zu fithren. Gewiss war es schwierig, nach
der Krise des Bundes vor drei Jahren etwas Neues zu schaffen. Andererseits
war es fur die neue Mannschaft auch einfacher, weil der neuen Leitung von
fast allen Seiten ein grofler Vertrauensvorschuss entgegengebracht wurde,
den man weitaus besser hitte nutzen kénnen.

Auch der als Entschuldigung verstandene Hinweis, dass man aufgrund
gekiirzter Stellenplane mit weniger Personal habe auskommen miissen, ist
nur die halbe Wahrheit, wie nicht nur der wieder recht unsaniert wirken-
de Stellenplan des Bundes belegt. Denn das in der Zukunftskommission
unseres Gemeindebundes entwickelte Leitungsmodell sah vor, dass die
Bundesgeschiftsfithrung gezielt Arbeitskreise mit kompetenten Fachleu-
ten um sich herum einsetzen sollte, die der Geschaftsfiihrung beratend
zur Seite gestanden und damit nicht unerheblich fiir eine Entlastung der
Geschiftsfithrung gesorgt hatten. Nichts dergleichen geschah, aufler der
Einberufung einer Kommission zur Uberarbeitung der Kirchenverfassung,



Flasche leer? Flasche her! 21

die allerdings nur die Arbeitsstrukturen entwickeln konnte. Die Aufgabe
des kirchlichen Managements wéren vor allem die Zielvorgaben sowie
das Monitoring der operativen Umsetzung von gesetzten Zielen gewesen.
Die Bundesgeschiftsfithrung miisste aus mehr Managern und aus weni-
ger Sachbearbeitern bestehen! Fazit: Wir haben zwar keine schlechten, aber
die falschen Leute fiir die richtigen Aufgaben. Und das Prisidium? Es lasst
die Karawane weiter durch die Bundeswiiste ziehen und halt ihre Kamele
falschlicherweise fiir Zugpferde. Solange man durch Wiisten wandert, sind
Kamele gewiss niitzlicher als Pferde. Nur: Warum wandern wir nach drei
Jahren immer noch durch eine Wiiste? Diese Frage stellte sich bekanntlich
schon lange vor uns das Gottesvolk Israel.

Wie lange wollen wir uns eine unbewegliche Kirchenleitung leisten, die
sich als eine therapeutische Selbsthilfegruppe versteht und sich nun schon
drei Jahre lang ,,coachen” und zu Tode ,,supervisionieren® lasst? Wann ha-
ben die endlich ihre Aufgaben begriffen, und wer braucht eine solche ,,eccle-
sia incurvata“? Warum sollen die Gemeinden weiterhin Geld fiir die vollig
tiberdimensionierte Immobilie in Elstal spenden, den strategischen Jahr-
hundertfehler des deutschen Baptismus? Niemand macht einem das plau-
sibel. Karl Barths Stéhnen vor mehr als einem halben Jahrhundert, als er
mit bayerischen Pfarrern tiber die Zukunft der Kirche nachdachte, dringt
sich auf: ,, Aber bitte, doch nicht ewig diese Kirche, die schon auf Erden die
Menschen so entsetzlich langweilt.“ Oder hat Samuel Beckett recht: ,,Unsere
Zeit ist so aufregend, dass man die Menschen eigentlich nur noch mit Lan-
geweile schockieren kann?

Die Realitdt des Bundes wird von den Verantwortlichen beharrlich igno-
riert oder hinter verschlossenen Tiiren wahrgenommen. Schnell haben sie
von ihren Vorgiingern gelernt, dass zu viel Offentlichkeit, die sie anfinglich
noch gewagt hatten, gefihrlich sein kann. Die Kommunikation mit den Ge-
meinden findet vorsichtshalber auch nur noch tiber ,,Bundesbriefe statt, die
wenig Neues beinhalten, wichtige Fragen und Anliegen aber verschweigen.
Theologisch fundierte Stellungnahmen zu wichtigen Fragen, denen sich das
Prasidium anfanglich verpflichtet wusste, konnten sich in den Gehirnen un-
serer ,Vordenker" noch nicht zu lingeren Sitzen verdichten. Das Prasidium
kommt gar nicht dazu, weil es - im Widerspruch zur neuen Leitungsstruktur
- langst in die kirchenleitenden Aufgaben der alten ,,Bundesleitung” einge-
bunden ist. Sie musste diesen Schritt freilich tun, weil die Bundesgeschafts-
fithrung ihren diesbeziiglichen Aufgaben alleine nicht gewachsen ist.

Auch sonst erfahrt man nicht mehr viel. Dass der traditionsreiche und
bundeseigene Oncken-Verlag abgestoflen werden soll, musste sich erst iiber
andere Kanile herumschweigen, ebenso, dass der Rektor des Bildungszent-
rums und Direktor des Theologischen Seminars nach dem Desaster der fehl-
geschlagenen Anerkennung des Theologischen Seminars als Fachhochschule
seinen Dienst quittierte, dem nach seinem Coming-out pflichtschuldigst ein
paar nicht wirklich ernst gemeinte Nettigkeiten und Priadikate wie ,,unver-
zichtbar® hinterhergeworfen wurden. Da wird eine dreijahrige ,,Kampagne



22 Kim Striibind

missionarisch leben” ausgerufen, und gleichzeitig verliert der offizielle Bun-
desbriefkein einziges Wort iiber ,,ProChrist 2006, die grofite missionarische
Aktion des Jahres, an der mehr als die Hélfte unserer Gemeinde teilgenom-
men haben (und obwohl der Vorsitzende von ProChrist selber Prisidiums-
mitglied ist!). Wer soll denn diese Mannschaft ernst nehmen, die nicht ein-
mal ihre eigenen Ziele ernst nimmt? Die ,,Kampagne missionarisch leben®
wird auf dem bevorstehenden Bundesrat in Krelingen folgerichtig beerdigt
- im engsten Kreis der Hinterbliebenen, wie es sich gehért. Denn ,,missiona-
risch” ist diese Kirche nicht wirklich. Sie hat keine Botschaft und, schlimmer
noch, drei Jahre nach der immer noch nicht bereinigten Bundeskrise und
der noch ausstehenden Rehabilitation eines aufs Widerlichste gemeuchelten
Bundesdirektors auch keine spirituelle Vollmacht.

Elstaler Dilettantenstadl

Eine Freikirche lasst sich auflerdem nicht tiber elektronisch versandte News-
letter leiten, sie besteht vor allem aus Menschen und persénlichen Kontakten
- oder siebesteht iiberhaupt nicht. Letzteres ist wohl die traurige Realitit, mit
der wir uns langsam anfreunden miissen. Ernsthafte Ziele scheint man, ab-
gesehen von Zahlungszielen, auch nicht mehr zu haben. Zumindest sind sie
nicht erkennbar. An einem glaubwiirdigen Profil fehlt es dieser Mannschaft
am allermeisten. Die anfinglich mit groflem ,,Bohei angetretenen Krisen-
manager und Sanierer haben ihre mutigen Reformansitze langst eingestellt
und verwalten nur noch, statt zu fithren. Und so scheint auch das Prisidium
nur noch von einer Mafinahme zur niachsten zu stolpern, ein Symptom, das
von der Schréder-Regierung hinlinglich bekannt ist. Den daraus resultie-
renden Entscheidungen fehlt dann aber die notwendige Soliditat.

Dies zeigt auch die reichlich chaotische Handhabung der Krise, die rund
um die vorldufig fehlgeschlagene Akkreditierung des ,Theologischen Se-
minars” als Fachhochschule zu beobachten war. Weil man den Rat von
Bildungsfachleuten entweder fiir entbehrlich hielt oder ihn gar nicht erst
einholte, wurden Entscheidungen getroffen, die sich zunehmend als un-
durchdacht herausstellten. Die Blamage durch das vernichtende Gutachten
des Wissenschaftsrats hinsichtlich der Qualitit des Theologischen Seminars
wire vermeidbar gewesen, hitten sich die Verantwortlichen des Seminars
nicht in arroganter Kaltschnauzigkeit als weitgehend beratungsresistent er-
wiesen, und hitte sich das in bildungspolitischen Fragen unerfahrene Pri-
sidium etwas mehr Zeit genommen.

So aber platzte im August des vergangenen Jahres eben jene Bombe des
Wissenschaftsrates in Form eines Gutachtens iiber die theologische Aus-
bildungsstitte der Baptisten in Elstal. Der unmissverstindlich ablehnen-
de Bescheid stellt auch fiir den Wissenschaftsrat ein Novum dar, weil ein
solches Votum derartig ungewohnlich ist, dass fiir das weitere Prozedere
noch gar kein Verfahren genannt werden konnte. Normalerweise erteilt



Flasche leer? Flasche her! 25

der Wissenschaftsrat in problematischen Fillen eine Genehmigung unter
Auflagen, fiir deren Erfiillung ein zeitlicher Rahmen vorgegeben wird. Eine
regelrechte Ablehnung ist dagegen ausgesprochen selten und stellt fir die
betroffene Bildungseinrichtung geradezu ein Desaster dar.

Wenige Wochen vor dem offensichtlich negativ verlaufenden Priifungs-
besuch des Wissenschaftsrates war dem Theologischen Seminar der Evan-
gelisch-methodistischen Kirche in Reutlingen die begehrte Anerkennung
(mit Auflagen) gewdhrt worden. Warum hat man sich nicht an diesen Vor-
gaben orientiert? So kam, was kommen musste, und das Elstaler Dilettan-
tenstadl gab das Stiick: ,,Viel Lirm um nichts®

Die wichtigsten Defizite des , Theologischen Seminars® werden in dem
genannten Gutachten® dabei wie folgt zusammengefasst:

1. ,Es bestehen Strukturprobleme im konsekutiven Studienangebot, wel-
ches noch nicht den Anforderungen der KMK [i. e. Kultusministerkon-
ferenz] entspricht.

2. Das Studium ldsst eine ausdriickliche Foérderung der intellektuellen
Selbstindigkeit der Studierenden vermissen; es fehlen Elemente des kri-
tischen Umgangs mit der eigenen Tradition, der fiir eine wissenschaft-
liche Ausbildung konstitutiv ist.

3. Forschungsleistungen sowie die dazu notwendigen finanziellen Res-
sourcen sind kaum erkennbar. Durch diesen weitgehenden Verzicht auf
Forschungsaktivitéten, die auch von einer Fachhochschule zu erwarten
sind, fehlen wesentliche Merkmale einer wissenschaftlichen Theologen-
ausbildung.

4. Es wurden einzelne Dozenten berufen, die entweder in dem zu beset-
zenden Fachgebiet nicht einschldgig oder auch gar nicht durch eigene
Forschungsarbeiten qualifiziert waren.

5. Die Berufungsverfahren sind nicht hinreichend transparent und nicht
wissenschaftsadaquat.

6. Die starke innerkirchliche Bezogenheit des ThS Elstal und der entspre-
chend grofle Einfluss des Bundes Evangelisch-Freikirchlicher Gemein-
den in Deutschland (BEFG) schlagen sich neben den bisherigen Beru-
fungsverfahren auch in der starken Inanspruchnahme der Dozenten fiir
kirchliche, d.h. nicht-hochschulische Aufgaben und in dem Umstand
nieder, dass kirchliche Anspriiche die Anforderungen an die wissen-
schaftliche Qualifikation der Hochschullehrer tiberwiegen; dies wirkt
sich negativ auf das wissenschaftliche Niveau und die Leistungsfahig-
keit des ThS Elstal aus.

Der Wissenschaftsrat gelangt somit zu einem negativen Akkreditierungs-

votum.”

* Das vollstandige Gutachten vom Juli 2005 kann im Internet heruntergeladen werden,
vgl. http://www.wissenschaftsrat.de/Veroffentlichungen/veroffentlich.htm bzw.
http://www.wissenschaftsrat.de/texte/6773-05.pdf. Ich habe die Spiegelstriche der Absitze
durch eine Nummerierung ersetzt.



24 Kim Striibind

Und damit hatte nun auch der Wissenschaftsrat ,fertig".

Gerade die Punkte 2 und 3 miissten den Verantwortlichen eigentlich aus-
gesprochen peinlich sein, weil es sich dabei um die beiden wesentlichen
akademische Grundforderungen handelt. Unter der Federfithrung des of-
fensichtlich iiberforderten Rektors hatte das Elstaler Kollegium beharrlich
alle seit Jahren ergangenen Warnungen und Hinweise von Fachleuten in
den Wind geschlagen, die aufgrund eigener akademischer Erfahrungen
immer wieder auf die notwendigen strukturellen Anderungen hingewiesen
hatten, die leicht erreichbar gewesen wiren. Nach der Veroffentlichung des
Gutachtens wurden in einer Presseerklarung dann zunachst die iiblichen
Nebelkerzen geziindet, wobei die Monita des Wissenschaftsrates zu bloflen
»Hausaufgaben® heruntergespielt wurden. ,,Nachsitzen® hitte den Sachver-
halt weit besser getroften. Auf der Internetseite des Theologischen Semi-
nars war dann noch die Falschmeldung zu lesen, dass der Wissenschaftsrat
das Theologische Seminar als Fachhochschule angeblich ,mit Auflagen®
genehmigt hétte, was eine glatte Unwahrheit und eine vollige Verzerrung
der tatsdchlichen Sachlage darstellte.

Das Theologische Seminar, das immer eine privilegierte Sonderstellung
innerhalb des Bundes innehatte, musste nun erstmals in seiner Geschichte
die bildungspolitischen Hosen herunterlassen und fand sich dabei auf dem
Boden der akademischen Tatsachen wieder. Es nutzte nichts, sich hinter
der Begriindung zu verschanzen, die akademischen Trauben seien viel zu
sauer und ,,unser Seminar® habe sein eigenes baptistisches Profil gegen den
bosen Wolf der akademischen Theologie zu verteidigen. Das waren reine
Ablenkungsmandéver, zumal die Vorbehalte des Wissenschaftsrates die bap-
tistischen Sonderfiindlein keineswegs in Frage stellten. Jede und jeder kann
dies selbst in dem offentlich zuganglichen Gutachten nachlesen. Bildungs-
politisch steht das einst so stolze Seminar in des Kaisers neuen Kleidern da
und spielt trotz hervorragender Ausstattung theologisch bestenfalls in der
2. Liga, was immer wieder der mangelnden Kompetenz des Lehrpersonals
zugeschrieben wird.*

Von einer ,,akademischen® Ausbildung kann in Elstal derzeit jedenfalls
keine Rede sein, selbst wenn die Akkreditierung im zweiten Anlauf gelin-
gen sollte. Bei der nichsten Evaluierung, die in wenigen Jahren folgen wird,
werden die Defizite erneut auf dem Priifstand stehen. Angesichts der Un-
lust, Verdanderungen zu akzeptieren und gingigen akademischen Ausbil-
dungsstandards durch dringend notwendige Reformen zu entsprechen, ist
das letzte Wort in Sachen Anerkennung noch lange nicht gesprochen. Es
darf noch auf einige Zeit mitgezittert werden.

Elstal bleibt damit fiir die theologische Ausbildung zum pastoralen Dienst
bestenfalls zweite Wahl. Dessen sollten sich die Theologiestudierenden be-
wusst sein und fiir ihre Ausbildung lieber das Fach ,,Evangelische Theolo-

1 Vgl. ebd.



Flasche leer? Flasche her! 25

gie“ an einer der vielen staatlichen Fakultiten wihlen, in denen Theologie
von anerkannten Hochschullehrern und -lehrerinnen vermittelt wird, die
im Unterschied zu den Elstaler Dozenten in ihren Fichern auch eigenstédn-
dig forschend tatig sind.

Peinlich auch, dass sich die seitens der Dozenten zunichst mit grofiem
Nachdruck betriebene Umbenennung von ,,Dozenten® in ,,Professoren®, im
Nachhinein als hochst problematisch herausstellte. Fiir die Fithrung des Ti-
tels ,Fachhochschulprofessor” gab es in Brandenburg namlich bisher noch
gar keine Rechtsgrundlage. Das unerlaubte Fithren eines akademischen Ti-
tels ist aber ein Straftatbestand.

Trotz all dieser hinreichend bekannten Malaisen ist auch ein vollstin-
diger Roll-back nicht mehr denkbar. Denn eine erneute Anbindung an die
Universitat von Wales, die Bildungsabschliisse international meistbietend
verkauft, um damit den eigenen Studienbetrieb zu finanzieren, dirfte kaum
moglich sein. Gilt das Gebaren dieser Universitit bei der ,, Kultusminister-
konferenz“ doch als vollig inakzeptabel, wobei deren Bachelor- und Mas-
ter-Abschliisse in Deutschland keinerlei Chancen auf allgemeine Anerken-
nung eingeraumt werden. Mit dem Motto: ,,Immer so tun, als sei man der
Grofite, auch wenn es nicht stimmt, hat der Meister der Selbstdarstellung,
Hans-Hermann Weyer, fiir den Verkauf reprisentativ klingender Titel ge-
worben. Offensichtlich grassiert dieses Virus auch unter uns.

Schuld an der Misere hat vor allem die — wenn {iberhaupt — nachléssig
betriebene wissenschaftliche Arbeit und der fachfremde Unterricht einiger
Dozenten, von denen manche in ihrem Fach bisher keinen einzigen Auf-
satz — geschweige denn ein Buch oder eine Dissertation - veroffentlicht ha-
ben. Dozent an einer wissenschaftlich anerkannten Einrichtung wird man
aber hierzulande nicht durch Handauflegung, sondern durch nachweisbare
Qualifikationen.

Hinzu kommt, dass das Lehrangebot mit 4-10 Semesterwochenstunden
pro Dozent/in in Elstal (Stand: Sommersemester 2006) bildungspolitisch
vollig inakzeptabel ist, worauf bereits das Gutachten des Wissenschaftsrates
hingewiesen hatte. Fiir eine Fachhochschulprofessur werden mindestens
18 Semesterwochenstunden an Lehrdeputat durch die brandenburgische
»Lehrverpflichtungsverordnung” (LVV vom 6.9.2002) gefordert, was das
Kollegium mindestens zu einer Verdoppelung seiner Lehranstrengungen
verpflichtet. Dabei ergibt sich ein weiteres Problem, weil angesichts der ge-
ringen Zahl der Studierenden (derzeit 67)° und des ausgesprochen reich-
haltigen Angebots an Dozenten schwerlich derartig viele Stunden in den
Lehrplinen untergebracht werden konnen. Bei acht Professuren am Theo-
logischen Seminar® konnte die Losung darin bestehen, langfristig auf Ein-
zel- oder Kleingruppenunterricht tiberzugehen. Bedenkt man andererseits,

* Vgl. Jahrbuch des Bundes Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden, Kassel 2005, 19.
¢ Davon werden zwei Professuren in Teilzeit wahrgenommen. Insgesamt handelt es sich um
sieben volle Stellen.



26 Kim Striibind

dass an anerkannten Hochschulen manchmal eine Professur auf mehrere
Hundert Studierende kommt, wird die Diskrepanz dieser absurden perso-
nellen Ausstattung noch deutlicher und das Lamento der Lehrenden um
so unverstindlicher. Es gibt in Elstal einfach viel zu viele Lehrer fiir viel zu
wenige Studierende. Beides kommt uns teuer zu stehen.

Losungen ligen durchaus parat, wiren der notwendige politische Wil-
len und Mut sowie etwas mehr bildungspolitische Kompetenz vorhanden.
So konnten mindestens 50 % der Dozentenstellen ohne den geringsten Sub-
stanzverlust in Lehrbeauftragungen umgewandelt werden.” Am effektivs-
ten aber wire es wohl, das Theologische Seminar analog zu den landes-
kirchlichen Einrichtungen in ein ,,Predigerseminar umzuwandeln und die
wissenschaftliche Vorausbildung weitgehend den wesentlich besser quali-
fizierten theologischen Fakultiten zu iiberlassen. Ein solches Predigerse-
minar kénnte dann - womoglich teilweise sogar berufsbegleitend wihrend
des Vikariats — fiir den praktisch-theologischen Feinschliff der Auszubil-
denden sorgen, der fiir den kirchlichen Dienst gewiss notwendig ist. Hier
kiame man leicht mit etwa 25% der derzeit fest angestellten Dozenten aus
und wiirde den erforderlichen Rest des zu vermittelnden Lehrstoffs, wie an
den Universitaten auch, durch Lehrauftrige wahrnehmen. Fiir eine solche
radikale aber gewiss sehr effiziente Reform fehlt allerdings der politische
Wille und wohl auch die Durchsetzungskraft gegen die sich beharrlich ge-
gen Reformen dieser Art straubenden Lobbyisten.

Flasche leer? — Flasche her!

In der wirklichen Welt, die nicht am Tropf der Bundesmatrix hingt, wird
nun immer deutlicher, dass die Bundeskrise lingst zum Dauerzustand ge-
worden ist. Sie ist nicht iiberwunden, sondern hat sich lediglich gewandelt
und wurde weiter verinnerlicht. Hissliche Wahrheiten werden schon gere-
det, die anhaltende Stagnation bzw. Abnahme der Mitgliederzahlen wird
zur ,,Trendwende” stilisiert, wie auf dem Bundesrat 2005 als Sprachregelung
vereinbart wurde. Die Wahrheit ist aber nach wie vor eine andere und zeigt
eine regressive Tendenz.® ,Die Wahrheit nachbilden mag gut sein, aber die
Wahrheit erfinden ist besser, viel besser” (Giuseppe Verdi).

Zugleich hat die Fluktuation im Bereich der hauptamtlichen Mitarbei-
ter und Mitarbeiterinnen ein Besorgnis erregendes Ausmaf angenommen:
Dass allein auf der Leitungsebene ein Verwaltungsleiter, zwei Rektoren des
Bildungszentrums und ein Geschéftsfithrer innerhalb von drei Jahren das
Handtuch geworfen haben, andere in Verantwortung stehende Mitarbeiter
zumindest mit diesem Schritt liebaugeln, ist als Symptom einer ,,implo-

7 Vgl. dazu meine damals der Bundesleitung unterbreiteten Vorschlige, die in ZThG 6
(2001), 204-217 nachzulesen sind; ferner: A. Porak, Das Prinzip Verantwortung und die
Pastorenausbildung im BEFG, in: ZThG 8 (2003), 151-167.

# Vgl. Jahrbuch 2005, 102.



Flasche leer? Flasche her! 27

siven Bundeskrise nicht unbedenklich. Die Zeiten, als man Mitarbeite-
rinnen und Mitarbeiter im Anschluss an die ,,explosive” Bundeskrise gehen
lief3, wobei aufgrund des Umzugs der Bundesgeschiftsfithrung nach Elstal
schlief8lich auch der ganze Mittelbau mit seinen beachtlichen Verwaltungs-
erfahrungen wegbrach, sind vorbei. Mittlerweile versucht man wieder, alle
zu halten, weil durch die ,,Bundesflucht“ dem Bund neben dem Kompe-
tenz- auch ein beachtlicher Imageverlust droht.

So haben wir es mit einer Situation zu tun, die der italienische Trainer
Giovanni Trappatoni ,Flasche leer nannte. Eine - ganz und gar - leere Fla-
sche kann, inhaltlos geworden, schliefilich in ihr eigenes Vakuum zusam-
menfallen. Das eben ist die Bundeskrise nach der Bundeskrise, in der wir
uns derzeit befinden. Drei Jahre an verpassten Chancen und ein implodie-
render Bund, aber wir machen so weiter wie immer. ,,Ruhige Hand“ nannte
der Bundeskanzler a. D. ein solches Verfahren. Seine viel zu ruhige Hand hat
ihn schlie8lich den Job gekostet.

»Flasche leer“? Dann doch wohl auch: Flasche her! Personell geht das
bundespolitische Flaschensammeln munter weiter. Es gibt nicht nur Fisser,
sondern auch Flaschen ohne Béden. Der Bund hat, was seine Spitzenfunkti-
ondre betrifft, derzeit bestenfalls die zweite Sturmreihe auf dem Eis, von de-
nen einige konditionsschwache Kandidatinnen und Kandidaten dringend
auf die Ruhebank miissten, kénnte man es sich nur leisten.

»Flasche her” - das ist aber auch ein Appell an die womoglich einzige
Weise, diesen Bund in gebotener Solidaritit zu ertragen. Getreu dem Mot-
to: ,Dummbeit frisst — Intelligenz sauft®, trinken wir uns also gemeinsam
mit den Verantwortlichen diesen Bund einfach schon. Anfangs hatten wir
den Eindruck, dass neue Besen auch gut kehrten. Richtig gekehrt wird aber
schon seit langerer Zeit nicht mehr, es sei denn die Wahrheit unter die Tep-
piche. Deshalb werden auch kiinftig einige leere oder halbleere Flaschen im
Bundesregal stehen, die dringend ersetzt werden miissten. Das aber traut
sich derzeit niemand. Dann also lieber: Her mit der Flasche!



Wie starr ist unser Weltbild?
| Horizonterweiterungen fiir die (Frei-)Kirchen

Thomas Niedballa

1. Einleitung

Als Kopernikus und Newton ihre Entdeckungen verdffentlichten, dnderte
sich das Weltbild in Europa. Das ldsst sich pragnant am Wechsel von der
Erde im Mittelpunkt zur Sonne im Mittelpunkt des Systems verdeutlichen.
Dieses Weltbild ist ein Wissen, das jeder in Europa hat. Niemand sagt mehr:
»Die Erde ist eine Scheibe®.

Doch genau genommen, gibt es Aspekte dieses Weltbildes, die mehr oder
weniger den Alltag prigen. Jeder weifi, dass die Erde eine Kugel ist - was
auch nur anndhernd richtig ist - aber nicht alle werden den Unterschied
zwischen Fixstern, Planet, Sonne erklaren konnen.

Und die mit dem alten Weltbild verbundene Astrologie lisst sich immer
mehr bei Menschen finden, die um die Tatsache wissen, dass die Sterne der
Sternkreiszeichen verschieden weit entfernte Fixsterne sind. Wie wichtig ist
das Weltbild fir unser personliches Leben?

In einem Pauschalurlaub wurde ich im Speise-Saal des Hotels mit einem
ehemaligen Gastarbeiter zusammengesetzt, der lange Jahrzehnte schon in
Deutschland lebte, aber aus Kroatien stammte. Mein ,Weltbild brach fast zu-
sammen’, als er am letzten Abend meinte, er sei mehr Nazi als viele Deutsche,
Hitler habe gute und schlechte Seiten gehabt, ,,die Penner” gehorten vergast
und wiren unwertes Leben. Sein Weltbild hatte die 6ffentliche Diskussion iiber
Jahrzehnte unbeschadet iiberstanden, meins ,,brach“ soeben ,,zusammen®,

Und wenn wieder einmal eine (Ehe-)Scheidung in der Gemeinde ansteht,
dann registrieren die einen das mit Achselzucken oder Mitgefiihl, wihrend
die anderen erleben, dass ihnen ,,das Weltbild zusammenbricht®. Betrachtet
man sich die Finanzentwicklung des Bundes Ev.-Freikirchlicher Gemeinden,
die Pluralitit der Lebensstilformen in den Gemeinden, die Krisen in Pas-
torenlaufbahnen und Gemeinden, dann mag der eine oder andere Baptist
vielleicht schon eine ,Wann mir wieder mal ein baptistisches Weltbild zu-
sammenbrach® - Biographie erzihlen.

Was ist nun ein Weltbild? Braucht man das? Was hat das kopernika-
nische Weltbild mit meiner Auffassung zu tun, nach 60 Jahren kénne man
nicht mehr Nazi sein?

Verschiedene Philosophen wie Kant oder Wittgenstein haben erliutert,
dass wir nicht einfach Fakten erfahren, sondern Erfahrung immer im Licht
bestimmter Voraussetzungen, Annahmen und Kategorien geschieht. Das
Weltbild ist eine solche Voraussetzung, die unsere Erfahrungen struktu-
riert und deuten hilft.

ZThG 11 (2006), 28-37, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



Wie starr ist unser Weltbild? 29

Wir erleben Erfahrungen und deuten unsere Welt immer im Licht von Per-
spektiven und ,Kategorien®, also im Sinne ,,unseres Weltbildes",

2. Weltbild und Lebensperspektive

Als nachstes mochte ich nun eine Unterscheidung treffen, die auf den oben
genannten Beispielen basiert:

Unter Weltbild verstehe ich das System von Bildern, Auffassungen und
Einsichten, die wir tiber ,,die Welt an sich®, bestimmte Erkenntnisgegen-
stinde usw. haben. Es kann relativ weit von unserem Alltag entfernt sein.
Im Weltbild beantworten wir Fragen wie ,,Kreist die Erde um die Sonne?
Stammt der Mensch vom Affen ab? War Hitler ein guter Mensch? Wird es
eine Klimakatastrophe geben? Was hiltst du von Astrologie? Ist die De-
mokratie die beste Staatsform?“ Die stirkste Ausdeutung des Weltbildes
befindet sich in den naturwissenschaftlichen Gebieten: die Auffassungen
auf diesem Gebiet sind die besten Beispiele fiir ,,ein Weltbild“. Ein Weltbild
ldsst sich in Sprache formulieren und dient hdufig zu abendlichen Diskus-
sionen mit anderen Menschen.

Unter ,,Lebensperspektive” oder ,,Perspektive” verstehe ich ein System von
Bildern, Auffassungen und Einsichten, die einen selbst betreften. ,,So sehe ich
mein Leben und das Leben insgesamt®, ,,das finde ich generell wichtig, fiir
mich und dann auch fiir jeden®. Hier werden die ,,subjektiven Tatsachen” ein-
gebaut, hier werden Geschichten erzéhlt, hier werden aber auch Kategorien
deutlich und Perspektiven. Meine Lebensperspektive besteht aus ,,impliziten
Axiomen®, die mein Leben, Denken, Erleben steuern.! Es ist nicht ganz klar,
inwieweit diese Axiome immer sprachlich formuliert werden kénnen. Wenn
sie es konnen, dann finden wir sogenannte ,,zentrale Satze®, die meinen Weg
und das Leben beschreiben. ,,Ich muss immer der Beste sein®, ,wir miissen
zusammenhalten®, ,,Christen sind Menschen, die die Wahrheit erkannt ha-
ben“ usw. — das konnten Sitze der Lebensperspektive sein.

Die Unterscheidung von Weltbild und Lebensperspektive lasst sich nicht
an Themen festmachen. Zwar gilt ganz grob: Naturwissenschaftliche The-
men gehoren in das Weltbild, Deutungen biographischer Erfahrungen in
die Lebensperspektive. Doch thematisch gesehen gibt es viele Uberschnei-
dungen: Astrologie kann z.B. fiir den einen ein Teil eines Weltbildes sein,
fir den anderen ist es Lebenselixier. ,Wiedergeburt® (im Sinne von Rein-
karnation) ist fiir den einen Teil eines neuen, in den letzten Jahren moglich
gewordenen Weltbildes - fiir den anderen eine religiose Einsicht, auf die er
hin lebt oder mit der er umgeht. ,,Ein Baptistenpastor verkiindigt am Sonn-
tag Gottes Wort“ — das kann ein Satz mit vielen Bedeutungen sein.

' D. Ritschl, Zur Logik der Theologie. Kurze Darstellung der Zusammenhinge theologischer
Grundgedanken, Miinchen 1984, 142 1.



30 Thomas Niedballa

Es sind also nicht einzelne Sitze, die deutlich machen, ob ein Mensch
damit sein allgemeines Weltbild oder eben seine tiefsten Uberzeugungen
aussagt. Das wird jedem Christen schmerzlich bewusst, wenn er daran
denkt, in wie vielen Bedeutungen in Deutschland der Satz: ,Ich glaube
auch an Gott“ gemeint sein kann. Ich beispielweise trainiere mich darin, im
Schulunterricht solche Sitze zu ignorieren oder zu hinterfragen, jedenfalls
nicht als inhaltstriachtige und ausdrucksstarke Aussage stehen zu lassen.
Ahnliche Sitze sind: ,,Irgendwo haben alle Religionen Recht®; ,wir Chris-
ten glauben an die Geburt des Sohnes Gottes am Heiligabend*; ,.eigentlich
gibt es das Bose nicht”. Diese Sitze haben, einzeln hingeschrieben und iso-
liert betrachtet, keine klare Bedeutung. Sie entscheidet sich nur im Kontext
des Lebens des Sprechers.

Die Lebensperspektive des Menschen ist mehr als sein Weltbild. Hier
driickt sich aus, was er glaubt, fiihlt, existenziell fiir wahr hdlt. Hier ist sein
Urvertrauen angesiedelt. Sein Weltbild verhiilt sich zu seiner Perspektive wie
Religion und Wissen zu Religiositit und Glaube oder wie offizielles Bekennt-
nis und persinliche Uberzeugung.

3. Sechs Vorschlige zur Erginzung des Weltbild-Horizonts

Statt nun Lebensperspektiven im Einzelnen zu analysieren, méchte ich ein-
zelne Gebiete beschreiben und dem Leser als Vorschlige darbieten. Vor-
schldge, die zundchst einmal Weltbildcharakter haben (,,Seht mal was es
gibt), die aber dazu dienen kénnten, die eigene Lebensperspektive zu er-
ginzen und zu existentiellen Verinderungen beizutragen. Natiirlich: Wer
ein festes Weltbild und eine feste Perspektive hat, der wird die meisten der
folgenden Gedanken ablehnen. Die folgenden Vorschlige sollen die Kate-
gorien unserer Perspektiven erginzen und damit verindern. Damit wiirde
aber auch das Weltbild von Glaubenden erginzt und damit ihre religiose
Perspektive verdndert. Das erscheint mir notwendig, weil die Phinomene
bislang héufig ignoriert werden.

Erster Vorschlag: Traume

Es scheint viele Menschen zu geben, die sich fast nie an ihre Triume erin-
nern, wihrend andere damit leben und sich von den Gefiihlen und Analy-
sen ihrer Traume lenken lassen. Diese Briicke ist schwer zu schlagen, doch
ich mache einfach den Vorschlag, zur Kenntnis zu nehmen, welche Erfah-
rungen es mit Traumen gibt. Es ist wissenschaftlich erwiesen, dass jeder
Mensch taglich traumt, dass Triume wichtig fiir die Gesundheit sind und
dass es Techniken gibt, mit denen man das Erinnern und Behalten von
Trdumen trainieren kann.

Schaut man néher hin, so entdeckt man, dass Triume immer ein Aus-
druck von tiefen emotionalen Erfahrungen sind, die in vielfaltiger Weise



Wie starr ist unser Weltbild? a1

personlich und iiberpersénlich symbolisiert werden, so dass der Traumer
an seinen eigenen Traumen lernen kann. Sie spiegeln immer die nicht-be-
wiltigte oder nicht-bewusste Seite von Erfahrungen wider. Auch wenn es
fiir manche ritselhaft anmutet: Es gibt auch telepathische und PSI-Erfah-
rungen, die mit Triumen verbunden sind. Jedenfalls 6ffnet der Traum eine
Seite, die sowohl das Weltbild korrigiert, als auch personlich wichtig ist.
Das Thema ist hier zu méchtig, um im Einzelnen entrollt zu werden. Es gibt
tatsachlich ernstzunehmende Forschungen, in denen die philosophische
und erkenntnistheoretische Bedeutung von Traumen erarbeitet wird.

Zweiter Vorschlag: Synchronizititserfahrungen

Der Begriff stammt vom Analytiker C. G. Jung, ist aber nicht so geheimnis-
voll, wie er klingt. Unter Synchronizitét versteht man das scheinbar zufil-
lige, aber sinnvolle Zusammentreften von zwei Ereignissen, die emotionale
und symbolische Bedeutung haben. Sie widersprechen dem naturwissen-
schaftlichen Weltbild, doch nicht insofern, als da Ereignisse stattfinden,
die kausal nicht stattfinden diirften. Vielmehr besteht der Widerspruch in
der Tatsache, dass die Ereignisse symbolische Bedeutung haben, aber nicht
durch subjektive Wunschvorstellung, Zufall oder Wollen erklart werden
konnen. Wenn beispielsweise eine Patientin in Jungs Praxis von Traiumen
erzahlt, in denen der dgyptische Kifer Scarabaus eine Rolle spielt, und wih-
rend der Erzahlung fliegt ein dhnlicher Kafer vor das Fenster, so hat dieses
scheinbar zufillige Zusammentreffen eine symbolische Bedeutung, es ist
eine Synchronizititserfahrung. Jeder kennt Erfahrungen, dass er beispiels-
weise intensiv an einen Vertrauten denken muss, den er lange nicht gespro-
chen hat, und in dieser Zeit ruft iiberraschend und unerwartet der Betref-
fende an. Sinnvolle Zufille gibt es mehr, als unseren Weltbildern lieb ist.

Auch hier wiederum gibt es ernstzunehmende Versuche, moderne Phy-
sik und Synchronizitatserfahrungen zusammen zu bringen. Eventuell ge-
héren sie in den Bereich von ,Wunder® und , Fithrung Gottes™ hinein, die
im neuzeitlichen Pietismus eine Rolle spielten.

Dritter Vorschlag: Gefiihle als Mdchte und Orientierung

Die Ubernahme von ,,Gefiihlen“ in die eigene Lebens-Perspektive meint
mehr als das landldufige Reden von Gefiihlen. Es geht hier um die Macht
der Gefiihle, die Moral, Vernunft und gutem Willen iiberlegen ist. Es gibt
Gefiihle, die einfach michtiger sind als Vorsitze und Absichten. Das Zu-
sammenkommen von Partnern beispielsweise basiert auf Liebe und An-
ziehungskraft — und zwar sind diese Erfahrungen stirker als die Einwinde
(E. Fried). Damit meine ich durchaus nicht die Einwinde und moralischen
Gebote von Auflenstehenden. Die Erfahrungen, die ich selbst gemacht
habe, die Erfahrungen, die mir berichtet wurden, und die Erfahrungen, die
in vielen Biichern nachzulesen sind, basieren auf der Tatsache, dass die Ge-



32 Thomas Niedballa

fithle auch und besonders in denen michtig sind, die mit klarem Auge und
Entschlossenheit und Gewissen etwas anderes wollen, aber ihre eigenen
Gefiihle als machtiger als Gewissenserfahrung erleben. Gefiihle sind eben
keine ,bose Absicht®, ,Faulheit® o.4., sondern zunichst einmal schlicht
vorhanden und machtig. Das kann ebenso Menschen mit anderer als nor-
maler sexueller Orientierung unterstellt werden oder Menschen, die ande-
re Entscheidungen in ihrem Leben (auch Berufs- oder Wohnungswechsel
usw.) von Gefiihlen abhingig machen.

Wiirde man Gefiihle als Thema in das Weltbild einbauen, wiirde ein mo-
ralisches Weltbild nur noch eingeschrinkt moglich sein. Das Alte Testament
berichtet an vielen Stellen von Menschen, die aus Gefiihlen heraus handeln
und nicht durch hehre Motive oder rational nachvollziehbare Absichten
bestimmt sind. Dietrich Bonhoeffer hat wohl Ahnliches gemeint, als er
feststellte:

»Warum wird im Alten Testament kriftig und oft zur Ehre Gottes gelogen (ich
habe die Stellen jetzt zusammengestellt), totgeschlagen, betrogen, geraubt, die
Ehe geschieden, sogar gehurt (vgl. den Stammbaum Jesu), gezweifelt und gelis-
tert und geflucht, wihrend es im Neuen Testament dies alles nicht gibt? Religitse
,Vorstufe’? Das ist eine sehr naive Auskunft; es ist ja ein und derselbe Gott [...].“?

»l...] es ist wirklich gut, dass es [das Hohelied] in der Bibel steht, all denen
gegeniiber, die das Christliche in einer Temperierung der Leidenschaften sehen
(wo gibt es eine solche Temperierung iiberhaupt im Alten Testament?).?

Auch in der Bibel gibt es folglich Erfahrungen von Gefiihl und ,,Unmoral*,
die nicht einfach auszublenden sind, wenn man die Wirklichkeit Gottes
ernst nehmen will.

Vierter Vorschlag: Die Realitiit von Liige und Widerspruch

In dem Zitat von Bonhoeffer war nicht nur von Gefiihlen die Rede, sondern
ebenso von moralisch verwerflichen Verhaltensweisen wie Liigen. Kommen
wir damit zu der Realitdt von Liigen und Widerspriichen unter Menschen,
insbesondere im kirchlichen Bereich, und da wiederum in Freikirchen! In
ihnen gibt es keine institutionelle Macht wie in der katholischen Kirche
oder in anderen Systemen. Liturgie und Recht spielen eine geringere Rolle.
Schriftliche Ordnungen und Vertrage gibt es wenige. Das gesprochene Wort
dominiert nicht nur den Gottesdienst, sondern auch das Verhiltnis unter-
einander. Da es auch keine grofle Offentlichkeit gibt, die per Videoaufnah-
me oder Pressemeldung Auferungen festhilt, ist das Reden miteinander
duf8erst wichtig. Immanuel Kant war nun der Meinung, dass die unbedingte
Wahrhaftigkeit in Aussagen erst ein Zusammenleben der Menschen ermog-
licht. Man sollte darum meinen, dass die Wahrhaftigkeit der Rede auch in
Freikirchen eine grofie Rolle spielt. Und in der Tat werden Liige, Scheinhei-

* D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, Giitersloh 1980, 86f. (2. Advent 1943)
3 A.a.0., 143 (20.5.1944).



Wie starr ist unser Weltbild? 33

ligkeit, Halbwahrheiten und Unklarheiten gedchtet, wird in der Predigt und
in der Lehre von der Schrift sehr viel Wert auf Wahrheit, Authentizitit und
Folgerichtigkeit gelegt. Doch wie sieht es in der Praxis aus?

Um eine Bewertung vorzunehmen, muss zunichst einmal ein Mafstab
festgelegt werden. Ich wihle hier den denkbar schirfsten, der allerdings
durch die preuflische Erziehung folgerichtig in Deutschland wurde: den
Mafistab, den Kant selbst anlegt. Er war der Meinung, jeder sei verpflichtet,
selbst einem fragenden Morder wahrheitsgemafie Auskunft zu erteilen, der
wissen will, ob sich der von ihm Gejagte bei einem selbst versteckt hilt.
Auch wenn man in diesem Fall mit gutem Grund eine Liige fiir ethisch ge-
boten hielte, so muss doch festgehalten werden, dass es eben eine Liige ist.
Und darum geht es: um die Wahrnehmung, was Liige und was Wahrheit
ist. Ob in Einzelfillen eine Liige, eine Notliige oder Ahnliches geboten ist,
steht auf einem anderen Blatt.

Wenn man diesen Maf3stab nimmt, dann fallen unter ,,Liige” sicherlich
auch: vage Versprechungen, unklare Aussagen, ,,Vergesslichkeiten®. Wahr-
scheinlich miisste man festhalten: Das meiste, was Politiker vor der Wahl
versprechen, sind Liigen, weil sie ja selten die Kosten ihrer Versprechungen
oder die Unwiagbarkeiten erwdhnen. Die Forderungen der Wirtschaftsver-
bande sind Liigen, weil sie selten dann zuriicktreten oder entlassen wer-
den, wenn ihren Prognosen zwar geglaubt wurden, dann aber nicht die
positiven Folgen hatten. Und wie mag man im Nachhinein vieles, was im
Zusammenhang mit der Finanzierung von Elstal auf der baptistischen
Bundes-Konferenz 1992 in Kassel gesagt wurde, beurteilen? Hilt das stren-
gen Maf3staben der Wahrhaftigkeit stand? Wenn Menschen dem anderen
ein Bild von sich vermitteln, das ihnen und dem anderen gut tut, aber eben
nur einseitig und vorlaufig ist, dann ist das ,Liige“. Wenn jemand einem
anderen etwas sagt: ,Wir machen das jetzt so und im nichsten Jahr anders®
und dem Betreffenden dann im nichsten Jahr sagt: ,Die Situation hat sich
gedndert, wir machen es doch nicht so, wie gesagt“ dann sind das Liigen. Es
ist fiir mich wahrscheinlich, dass sie auch in Entscheidungsgesprichen im
freikirchlichen Bereich existieren.

Wie gesagt: Ich meine damit Aussagen und Versprechungen, die anderen
Menschen etwas vermitteln, was sich dann als falsch herausstellt, worauf
diese aber Gefiihl, Geld, Energie oder anderes eingesetzt haben. Liigen tun
anderen weh. Widerspriiche in Selbstdarstellungen und Absichtserkla-
rungen sind hdufig und tun anderen, die sich auf das jeweilige Bild ein-
gelassen haben, weh. Das Leben ist genau genommen voller Betrugs- und
Verratserfahrungen, von Scheinaussagen, nicht gehaltenen Versprechen,
Notliigen, Beschonigungen. Jeder Rechtsanwalt, der die Seite seiner Partei
vertritt, ligt, weil er weif3, dass die Darstellungen des Gegners ganz anders
aussihen, und weil er so tut, als konne er manchmal Jahre aus dem Leben
eines Mandanten schildern, den er erst seit vier Wochen kennt. Jede Ge-
meinde liigt, wenn sie einen Pastor hochlobt, um ihn wenige Monate spiter
fallen zu lassen, weil sein Erleben oder Verhalten das ,Weltbild zusammen



34 Thomas Niedballa

stiirzen lasst”. Wie viele Eltern mogen ihren Kindern versichert haben, dass
sie sie lieben und zu ihnen zu stehen — um dann mit Entsetzen und Lie-
besverzicht zu reagieren, als die lieben Kleinen ihren eigenen Weg gingen!
Alkoholiker sind Liigner — doch noch mehr ist eine Gesellschaft verlogen,
die Sportveranstaltungen mit ,,Keine Macht den Drogen® und gleichzeitig
mit ,,Présentiert von einer Bierfirma® garniert. Alle diese Beispiele sind Bei-
spiele fiir Unaufrichtigkeit, Widerspriichlichkeit und Liigen.

Kant betonte die unbedingte Wahrheitspflicht, weil fiir jedes Zusam-
menleben von Menschen Verlisslichkeit Bedingung ist. ,,Ich bleibe dir ab
jetzt treu, von Ausnahmen abgesehen® - das ist kein Start in eine Bezie-
hung. Die starre Konsequenz, die Kant selbst vorschwebt, kann aber keiner
sprachlich und juristisch so iibernehmen. Kant glaubte, Vertrauen unter
Menschen sei nur moglich, wenn es eine Wahrhaftigkeit in seinem Sinne
gibe. Doch offenbar gibt es geniigend Liigen. Die Welt ist eben ganz und
gar nicht so, wie Kant sie beschreibt. Also muss das Vertrauen in die Welt,
muss also die Lebensperspektive auch dann sicher sein, wenn wir in uns
und im Anderen Liige und Widerspriiche erfahren.

Die Einbeziehung von Liige und Widerspriichen — das ist mein Vorschlag
- soll nicht das Urvertrauen schwichen, im Gegenteil. Es soll von der Hllusion
befreien, das Urvertrauen der Lebensperspektive sei nur maglich, wenn die
Welt und die Menschen aufrichtig und widerspruchsfrei leben. ,,Das Gefiihl,
verraten worden zu sein, ist ein wichtiges Gefiihl im Laufe des Individua-
tionsprozesses™.*

Und vor allem: Die Einbeziehung von Liige und Widerspriichen in die Le-
bensperspektive soll offen machen, auch bei sich selbst Liigen und Wider-
spriiche zu entdecken.

Das Leben ist widerspriichlich. Damit meine ich, dass wir oftmals keine
Harmonie in der Biographie engster Freunde (oder von uns selbst) entde-
cken kénnen: Thre Entscheidungen erscheinen unverstindlich, ihre Er-
lebnisse unvorhersehbar, der rote Faden des Lebens manchmal schwer zu
entdecken. Selbst ihre entschlossensten Absichtserklarungen werden einige
Jahre spiter vom Leben iiberholt (bei manchen Typen auch nach wenigen
Tagen!). Wenn wir noch auf Nachrichten von anderen mit den Worten re-
agieren ,Was, der X hat das und das getan? Das hitte ich ja nie gedacht!“
beweisen wir, dass wir mit einer Harmonie gerechnet hatten und nun iiber-
rascht sind. Doch solche Sitze miissen wir hdufiger verwenden, denn das
Leben ist widerspriichlich.

Das heif3t: Gerade wenn man Kants Wahrheitsanspruch ernst nimmt,
wird man ihn im Laufe des Lebens aufgeben miissen. Mein Vorschlag lautet:
ehrlich zur Existenz von Liigen zu stehen.®

* V. Kast, Vater-Tochter. Miitter-Sohne. Wege zur eigenen Identitit aus Vater- und Mutter-
komplexen, Stuttgart 1994, 66.

* Auch die Auseinandersetzung um die Wahrheitsfrage und Kant findet sich bei Bonhoeffer,
in: ders., Widerstand und Ergebung, 143 (20.5.1944).



Wie starr ist unser Weltbild? 35

Fiinfter Vorschlag: Andere Religionen

Es ist einfach eine Tatsache, dass wir bestdndig mit Menschen anderer Re-
ligionen konfrontiert werden. Islam und Buddhismus sind mittlerweile in
jeder grofleren Stadt prisent. Die Biicher dariiber und Fernsehsendungen
nehmen einen festen Platz in unserer Medienlandschaft ein. Wihrend uns
der Islam mit Themen wie Hingabe, Gemeinschaft, Buchreligion und einem
antitrinitarischem Monotheismus konfrontiert, ist es der Buddhismus mit
Meditation, Nirvana, Erleuchtung und sehr eigentiimlichen Behauptungen
iiber Gott, das Selbst, die Welt usw. Die Auseinandersetzung mit diesen
Religionen ist einfach notwendig. Jeder Schiiler wird damit konfrontiert. Es
gibt nicht nur Uberlegung, inwieweit die Globalisierung und der Friede nur
als Friede der Religionen feststellbar ist (vgl. Kiings ,,Projekt Weltethos®).
Es ist einfach eine theologische Notwendigkeit, den Glauben anderer Men-
schen ernst zu nehmen. Wie kommt es, dass es seit Jahrhunderten Millio-
nen von Menschen gibt, die an eine Religion glauben, in der viele ihr Leben
dafiir einsetzen, um stundenlang vor einer weiflen Wand zu sitzen und auf
Erleuchtung zu warten - und dies auch noch in souverdner Weise und auf
hohem philosophischen Niveau erldutern konnen? Wie kommt es, dass sie
bestimmte Probleme westlicher, semitischer Religionen einfach ignorieren,
es aber umgekehrt eine fast interreligiose Verbundenheit mystischer Grup-
pen verschiedenster Religionen gibt? Diese Fragen miissten eigentlich jeden
umtreiben, der die Frage nach Gott ernst nimmt oder wenigstens die Frage,
was anderen Menschen bedeutsam ist.

Es ist schwer zu messen, wie stark die religiose Aktivitit von Einzelnen
und Gruppen ist. Soll man die Werbeaktivititen nehmen, die Zeit, die ein-
zelne in der Stille verbringen, das Geld, das umgesetzt wird, die Zahl der
Teilnehmer an Veranstaltungen oder die Dauer ihrer Mitgliedschaft? Ich
nehme aber an, dass, gesetzt den Fall, es gédbe ein solches Messinstrument,
die meisten und starksten religiosen Aktivititen in Hamburg, Berlin, Koln
oder Diisseldorf nicht unbedingt das Engagement evangelischer oder gar
evangelikaler Gruppen oder Einzelner betrifen. Die reine christliche Lehre
und Aktivitit nimmt immer mehr eine Auflenseiterposition im Feld religi-
dser Bewegung in Deutschland ein.

Sechster Vorschlag: Globale Verdnderungen

Soweit ich zuriickdenken kann, waren es meist nur Endzeitprediger, die
sich in deutschen Freikirchen mit globalen Entwicklungen beschiftigt ha-
ben. Biicher und Vortrdge von Ronald Sider waren die Ausnahme. Den-
noch ist seit den 7oer Jahren bekannt, dass die Rohstoffreserven einmal
ausgehen werden. Mitte der 8oer Jahre war von der Erderwidrmung durch
den Kohlendioxidausstofd und von der Zerstérung der Ozonschicht durch
Treibgase die Rede. Daneben kénnte man andere Zeichen eines Klimawan-
dels, die sich ausbreitende Armut oder die Krankheitssituation der Welt



36 Thomas Niedballa

(z.B. Aids in Sidafrika) oder Biirgerkriege in Afrika nennen. Das sind al-
les Themen, die mehr oder weniger einem normalen Zeitungsleser prisent
sind. Sie werden uns bis in unsere wirtschaftlichen Systeme und unseren
Alltagslebensstil hinein bestimmen. Solche Themen kann man ausblenden,
mein Vorschlag wire, dariiber nachzudenken, was das theologisch und fiir
unseren Glauben bedeutet.

Ich breche hier ab, ohne den Anspruch auf Vollstindigkeit.

Meine Vorschlige zur Erganzung der Lebensperspektive bezogen sich
bislang auf folgende Themen:
- Traume
- Synchronizititserfahrungen
- Gefiihle als Michte und Orientierung
- Widerspriiche und Liigen
- andere Religionen
- globale Verinderungen

Das sind Phdanomene, die einfach da sind, die nicht verleugnet werden diirfen.

Sie widersprechen bestimmten Weltbild-Lebensperspektiven: Zum ei-
nen einem rein naturwissenschaftlich-deterministischen Weltbild, das sich
als Lebensperspektive in einem sehr ,,verkopften®, rationalen Alltagsverhal-
ten zeigt. Zum anderen einem ebenfalls rationalen Fundamentalismus, der
immer alle Antworten vorher schon hat. Sie widersprechen aber auch, wie
wir gesehen haben, einer mit Kant verbundene Welteinsicht, die sich als
preuflisches Pflichtbewusstsein dokumentiert.

Das Leben ist so nicht. Es wird nicht rational gefiihrt. Es ist nicht Produkt
von naturwissenschaftlichen Gesetzen plus Zufall plus Absicht. Vielleicht
auch nicht: Produkt von religiésen Regeln plus Zufall plus Absicht.

Damit wird auch jeder theologischen Arbeit die Frage gestellt, ob sie im
Gewand mehr oder weniger orthodoxer Wissenschaftlichkeit das Leben er-
fassen kann! Ob Ethik und Phanomenologie das wirklich erfassen kénnen!
Und die Frage ist: Welchen Raum haben die oben genannten Phinomene in
freikirchlichen Gemeinden? Natiirlich werden sie fast alle erlebt, aber wie
viel Raum haben sie in Predigten, Gemeindeberichten, offiziellen Verlaut-
barungen, und wie bestimmen sie die Theologie?

4. Theologischer Ausblick

Ich werde nun keine theologische Ausarbeitung einer Lebensperspektive
vornehmen, die die vorgenannten Phinomene sichtet, beurteilt, interpre-
tiert und selektiv heranzieht. Das kann ich hier nicht leisten. Mir ging es
nur darum, diese Phdnomene in den Blick zu nehmen und einen einge-
schrankten Glauben vielleicht zu erginzen. Und um die ersten Fragestel-
lungen noch einmal aufzugreifen: Man kann die genannten Themen igno-
rieren wie man die Frage nach dem Weltbild und der Perspektive ignoriert.



Wie starr ist unser Weltbild? 87

Meist landet man dann bei einem sehr pragmatischen und situationsbezo-
genen Weltbild. Wer sich aber darauf einldsst und nach der Lebensperspek-
tive fragt, die das Leben wie ein Kategoriensystem steuert, der mag die vor-
liegenden Phanomene einbeziehen und sein Kategoriensystem erginzen.

Wir waren von Beispielen ausgegangen, bei denen Menschen erleben,
dass ,ihnen ein Weltbild zusammenbricht®. Natiirlich kénnen sich viele
dagegen abschotten und ignorieren Erfahrungen anderer oder wichtige
Erkenntnisse. Damit, so meine ich, schottet man sich auch von Menschen
und Entwicklungen ab. Der Grundgedanke meines Aufsatzes war, dies eben
nicht zu tun, sondern neue Erfahrungen bei sich und bei anderen anzuer-
kennen, zuzulassen. Beispiele fiir solche Erfahrungen habe ich genannt.

Wenn Gott mit uns geht, mit unserer Welt, unseren Erfahrungen und
unseren Erkenntnissen, dann 6ffnet er unsere Augen fiir neue Moglich-
keiten. Die Theologie miisste demnach kritisch gegeniiber Systemen und
Grundiiberzeugungen sein, die sich still und heimlich mit dem Glauben
verbunden haben, in Wirklichkeit aber Auffassungen sind, die z. B. einem
cartesianischen Weltbild oder einer kantischen Ethik oder einer biirger-
lichen Moral oder rationalistischen Ansitzen entspringen, aber keine Ant-
worten auf die Erfahrungen spiterer Jahrhunderte liefern. Der Satz ,,Das ist
doch normal!“ in einer Diskussion darf als Hinweis fiir eben solche kritisch
zu sehenden Grundiiberzeugungen gelten.

Die Fiille der alttestamentlichen Beispiele praller Lebendigkeit, banaler
und tiefer Gottesaussagen einerseits und die Tiefe der synoptischen Aussa-
gen Jesu iiber den Glauben und die Liebe oder die Mystik des Apostels Pau-
lus andererseits konnten Anleitungen sein, das eigene Weltbild mit neuem
Wissen zu erweitern und die eigene Lebensperspektive mit einer neuen Art
von Vertrauen zu fiillen. Wie das aussehen kann, muss an anderer Stelle
weitergefiithrt werden.



Christen beten prinzipiell - konkret oft nicht

Thomas .Niedballa

1. Christen sind Beter, auch auf Symposien. Theoretisch

Wenn Christen sich zu theologischen Symposien, Familienfeiern oder Ge-
meindefesten treffen, so konnten sie beten. Ab und an, vielleicht zu Be-
ginn oder am Ende, beten sie tatsichlich. Doch meistens nicht. Obwohl
sie konnten. Und wahrscheinlich geht auch jeder davon aus, dass die an-
deren wie er selbst beten konnten. Oder sich zu Jesus bekennen, die Bibel
mit Achtung betrachten, bestimmte Grundlagentexte kennen und lieben,
bestimmte theologische Uberzeugungen teilen. Das wird aber alles nicht
explizit getan. Es scheint eher so zu sein, dass jeder dazu bereit wire, wenn
es notig wire. Er konnte - z.B. auf Aufforderung hin oder in einer Krise
— ein Gebet sprechen, wiirde sich zur Gottessohnschaft Jesu duflern, hitte
eine Uberzeugung zur Bibel. Doch diese Uberzeugungen und Fihigkeiten
werden nicht abgerufen, sie sind wie die Fufballkiinste von Franz Becken-
bauer. Jeder geht davon aus, dass er noch heute ein Team leiten oder einen
Elfmeter verwandeln kénnte. Obwohl er es nicht tut.

Das Gebet scheint eher eine Moglichkeit, ein Potential zu sein, als eine
tatsachlich ausgeiibte Tatigkeit. Ja, eine A-Version scheint fiir manche zu
sein, dass sie nicht einmal beten wiirden, wenn es die Gelegenheit gibe,
weil sie bestimmte negative Erfahrung gemacht haben und nun keineswegs
bei Feiern und Symposien beten wiirden.

Dennoch ist klar, dass auf solchen Veranstaltungen niemals der Satz
»Ich bete nicht“ oder ,Ich bezweifle, dass Jesus Gottes Sohn ist“ usw. fallen
wiirde. Die stillschweigende Ubereinkunft geht auf Bekenntnis und Gebet
- jedenfalls im Sinne einer Moglichkeit.

2. Christen sind gldubig

Dasselbe Phinomen scheint sich beim Thema ,,Glauben® zu zeigen. Still-
schweigend wird vorausgesetzt, dass alle Anwesenden bestimmte Glau-
bensinhalte teilen. Auch wenn sie nicht mehr erwihnt werden. Das gilt bei
den Bekanntmachungen im Gottesdienst wie bei Theologen-Treffen. Auf
die Aussage eines Referenten ,christologisch bedeutet das ...“ darf kein
Einwand kommen der Art: ,,Ach bitte, erldutere das noch einmal, Christus
ist mir momentan eher eine dunkle Figur, mit der ich wenig verbinde ...
Bestimmte Glaubensauffassungen sind einfach vorhanden, so meint man.
So sprechen alle Texte und viele Lieder, ja selbst die duferen Beobachter der
Lokalzeitung, von den versammelten Glaubigen. Wir haben Glauben, wir

ZThG 11 (2006), 38-43, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



Christen beten prinzipiell - konkret oft nicht 39

sind glaubig, davon darf man in allen Begegnungen und in allen Argumen-
tationsformen ausgehen.

Die ganze Szenerie dndert sich schlagartig, wenn sich der Begriff des Glau-
bens nur nuancenartig verschiebt. Der Prediger darf namlich schon sagen:
»Manches Mal fillt auch Christen das Vertrauen in Gott schwer Oder:
»Einen solchen Glauben wie die Frau aus Syro-Phonizien wiinsche ich uns
allen.“ Der Glaubensakt, wie ihn Petrus auf dem Meer, der Hauptmann
aus Kapernaum oder die Jiinger im Boot zeigen oder auch nicht zeigen, ist
tatsidchlich eine nicht mehr selbstverstindliche Tat eines Menschen. Auch
Christen bringen ihn nicht immer auf. Das Vertrauen in Gott, das Loslas-
sen ist etwas, woriiber gepredigt werden muss, das den Menschen gewiinscht
und erbeten wird.

Wird aus den Glaubensinhalten der fides quae nun der Akt der fides qua,
so verschiebt sich also die Perspektive von Predigern samt Zuhorern kolossal.
Was eben noch eine selbstverstindliche Rolle war (,wir sind Gldubige und
kénnen beten®), wird zu einem existentiellen Akt, der mit einer Lebenssitu-
ation und mit der Beschreibung des vertrauenswiirdigen Gottes einhergeht.
Ein Akt, der nicht leicht fallt, tiber den geredet und gepredigt werden muss.

3. Gebetsinhalt und Gebetsform?

Diese Unterscheidung zwischen dem Glauben als Zustand, auf den jeder
sich berufen kann, von dem aus jeder argumentieren kann, und dem Glau-
ben als Vertrauensakt ist nun allein schon verbliiffend. Seltsamerweise ist
aber die Ubertragung aufs Beten keineswegs so moglich. Denn Gebet wie
auch Bekenntnis oder andere Tiatigkeiten wie Gottesdienstbesuch scheinen
Aktivititen zu sein, die technisch einfach sind: Man 6ffnet seinen Mund
und sagt Gott, was man denkt, eingebettet in einen Rahmen und Anrede-
formen, die nicht unbiblisch sind. Eigentlich geniigt die richtige Anrede an
Gott und die an ihn gerichtete Bitte. Das ist sehr leicht zu lernen.

Genau genommen besteht keine Verbindung zum Leib. Der Leib selbst be-
tet nicht mit, er ist nur technisches Werkzeug, kann durch anderes ersetzt
werden (z. B. durch eine E-Mail an Gott oder reine Gedanken). Diese leiblose
Vorstellung gilt es jetzt zu kritisieren. Gesucht ist nun also eine Gebetsidee,
die analog zum Glaubensbegriff eine Dimension des Vertrauens aufweist,
die existentiell und leibbezogen ist. Dazu stellen wir zunichst einmal zwei
Gebetsformen gegeniiber, die ich evangelikal und katholisch nennen will.

Exkurs: Evangelikales und katholisches Beten

Eine typische Aussage von Evangelikalen lautet: ,,Mit Gott kann ich jeder
Zeit reden, auch bei 120 Stundenkilometern auf der Autobahn!“ Gebet ist
hier ein Reden mit Gott, das die inneren Gedanken nach aufien, an ein
unsichtbares Gegeniiber wendet. Raum und Zeit, Kérperhaltung und Leib



40 Thomas Niedballa

insgesamt spielen dabei keine Rolle. Ja, parallel zum Beten scheint sogar die
Steuerung des Fahrzeugs moglich. Das Gebet ist hier ein sehr personliches
Reden mit Gott, das wie eine Mitteilung von Gedanken an andere iiber
Wort, Telefon u. 4. funktioniert. Da Gott mit allen personlichen Gedanken
ohne Filter konfrontiert wird, ist Gebet hier das scheinbar Persénlichste.
Beachtet man aber die Situationen, in denen so gebetet wird, erscheint das
Gebet wie eine reine Gedankeniibertragung. Es ist ein Gedankenfluss, der
unabhéngig von Situation und Kérperhaltung moglich ist.

Umgekehrt ist fiir viele andere Menschen Gebet genau das, was in den
Liturgien der katholischen oder orthodoxen Kirchen passiert: eine sinn-
lich wahrnehmbare, im Rhythmus einer Agenda vorgetragene Auflerung
von bestimmten Worten, zusammen mit Knien, Gesang, Hindefalten oder
anderen Gesten. Hier ist Gebet gar nicht ohne Beobachtung der Verhalten
und der dufieren, sinnlichen Zusammenhinge vorstellbar.

Im evangelikalen Sinn gilt: Wenn Gott als Schopfer oder Vater mit mir
verbunden ist, ist er auch mit meinen Sorgen verbunden. Das alles setzt
aber voraus, dass ich mich leibfern mit bestimmten Themen und Anlie-
gen identifiziere. Ich duflere mich auf ein Gegeniiber hin, ein Du. Der ei-
gene Leib kann zwar auch einmal das Thema des Gebets sein: ,Mir geht
es hier gesundheitlich so schlecht®, doch er ist dann nur Thema wie eben
andere Dinge einen beschiftigen. Der Leib dient zwar auch dem Ausdruck
des Gebets wie im Sprechen, Singen, er ist darin jedoch nur Werkzeug der
Ubermittlung der Gedanken, ob Mund oder Tastatur oder Stillsein — es ist
prinzipiell nicht entscheidend, wie der Leib beim Beten eingesetzt wird.
Ob als Thema oder als Ubermittlung der Gedanken — der Leib ist nicht so
wichtig, er tritt zuriick gegeniiber dem rationalen steuernden Ich, das eben
entschlossen seine Anliegen gegeniiber Gott vorbringt und sich damit als
der ,Mensch® prisentiert.

Betrachten wir nun die gegenteilige Seite, die die Situation und den Leib
einbezieht.

Von den genannten Beispielen abgesehen ist es durchaus sehr wichtig,
wo sich einer befindet und wie er sich in seiner Umgebung wohlfiihlt oder
nicht. Der Mensch spiirt seine Situation, indem er sich und seine Umge-
bung wahrnimmt und fiihlt. Der Leib ist hier nicht nur Organ der Gedan-
keniibertragung wie im ersten Fall, sondern Ort des Menschen in seiner
Umgebung, sinnliche Anwesenheit und Wahrnehmung. Wut und Trauer
sind hier korperlich erfahrbare Situationsbeschreibungen. Der schnelle,
stockende oder langsame Atem driickt die Situation aus, doch nicht als se-
kundire Wahl des Ausdrucksmittels eines rationalen Ichs, vielmehr ,,ist
der Mensch ,,in“ seinem Atem. Eine Verbeugung beugt das fiir das auf-
rechte Stehen zustindige Riickgrat, das Sitzen lisst in besonderer Weise auf
Atem und Fantasie achten.

Wenn Gebet in diesem Sinn gedacht wird, sind Kérperbewegungen, in-
nere Offenheit, Sitz- oder Stehgelegenheit usw. nicht unwichtig, sondern
alles Bestandteile eines Vorgangs, der mit innerer Einstellung und duflerer



Christen beten prinzipiell - konkret oft nicht 4]

Haltung zugleich Gebet ist. Der Leib ist mit dabei, wenn einer betet. Gebet
ist dann wie ein Reden samt der dazugehorigen Korpersprache zu sehen.
Gott erscheint dann nicht mehr allein wie ein unsichtbares Gegeniiber, das
nur Adressat aller beliebigen inneren Gedanken der Sorge, Freude, Wut ist.
Gott ist in gewisser Weise leiblich anwesend — wie der Mensch, der zu ihm
betet. Dieses Gebet kann auch in aller Stille eine Abfolge von Bewegungen
des Hande-Hebens, Sich-Verneigens usw. sein. Gebet ist darin nicht das
Reden - das gar nicht stattfinden muss, sondern das innere Gefiihl, das die
dufleren Verhaltensweisen ehrlich begleitet. Ob einer Kaugummi kauend
mit hochgelegten Fiilen betet oder sich niederkniet, kann bei dhnlichen
Worten einen groflen Unterschied machen.

Das liturgische Beten, das ich hier ,katholisch genannt habe, diente als
Folie, um klarzumachen, dass es durchaus sehr verschiedene Gebetsformen
gibt. Natiirlich ist damit kein Plidoyer gegeben fiir ein sehr hiufig vorkom-
mendes stereotypes und ritualisiertes Nachsprechen bestimmter Formeln,
was wiederum Evangelikale zu Recht beklagen. Das, was ich eben leib-ge-
recht genannt habe, ist hiufig zu einem stereotypen Verhalten verkommen,
in dem man nach Anweisung niederkniet, bestimmte Formeln spricht und
an der richtigen Stelle des Gottesdienstes singt oder schweigt. Wenn ich
von leibnahem Gebet spreche, ist genau das nicht gemeint. Auch in vielen
Messen wird nimlich der Leib zu einem Werkzeug reduziert, das ich aus
bestimmten Motiven heraus in Gang bringe und in Szene setze, ohne dass
das Verhalten meinen inneren Empfindungen entspricht.

4, Gebet als leibnahes Loslassen

Die folgenden Uberlegungen stammen aus einem Grenzbereich der Spiri-
tualitdt, da wo sich christliche Mystik, Ostkirchengebet, liturgische From-
migkeit und die Meditationserfahrungen des Zen-Buddhismus mit der in-
dischen Religionen verbinden. Sie entstammen zufilligerweise einem Text
von Karlfried Grafvon Diirckheim, kénnten aber dhnlich auch von Medita-
tionsleitern entstammen, wie sie in vielen katholischen und evangelischen
Werken und Héusern der Stille derzeit Ubungen anleiten. Ahnliches war
auch durch eine Nonne und einen Berliner Pfarrer auf dem Kirchentag in
Hannover zu erleben. Wegen der Wichtigkeit und Fiille des Themas kann
ich hier nur skizzenhaft einige Andeutungen machen und hoffe, an anderer
Stelle ausfiihrlicher darzulegen, worum es mir geht.

Diirckheim geht davon aus, dass schon das Sich-Niederlassen zum Sit-
zen im Gebet ein Akt ist, der mehr als nur der Schulter- oder Kérperver-
spannung vorbeugt. Dass er hier Sitzen im buddhistischen Sinn mit dem
Lotossitz oder dem Sitzen auf den Fersen verbindet, ist weniger wichtig. Es
geht allerdings auf eine bestimmte Sitzhaltung, Dabei soll sich der Mensch
ganz im Leib fallen lassen. Das geschieht parallel zum Ausatmen. Im Sit-
zen wiederum wird der Atem nach den vier Phasen (zwei fiir Ausatmen,



42 Thomas Niedballa

eine fiir die Pause, eine fiirs Einatmen) beobachtet. Dabei erweist sich die
Formel (gesprochen oder nur als theologische Begleitung) hilfreich: ,Weg
von mir - hin zu dir - eins mit dir - neu aus dir®. In diesem Prozess erweist
sich ein Vertrauensakt, der sich hingibt und sich im Leib und im konkreten
Gebet zeigt.!

Gleiches kann vom Ostkirchengebet gesagt werden, bei dem ,Jesus
Christus Gottes Sohn® beim Einatmen, ,,Erbarme dich mein“ beim Ausat-
men gesagt werden.

In allen diesen meditativen Formen wird das inhaltliche Gebet zuriick-
geschraubt. Es geht darum, sich vor und in Gott fallenzulassen. Dabei fin-
det Vertrauen leibnah statt.

In diesem Gebet werden alle Gedanken aufsteigen, die uns auch sonst
bewegen, wenn wir beten wollen. Diese Gedanken werden aber nicht bei-
seitegeschoben wie es in einer katholischen Liturgie méglich ist. Sie werden
auch nicht ausgesagt, wie es im evangelikalen Sinn geschieht. Sie werden
angesehen und beobachtet und mit Aufmerksamkeit und weiterer Beob-
achtung des Atems betrachtet. Sie verschwinden dabei von alleine, zeigen
aber, wie sehr wir in uns selbst verstrickt sind. Sie zeigen ebenso, dass Ge-
bet keineswegs leicht ist, sondern eine Ubung, die immer wieder schwer
oder leicht fillt. Es ist eine Ubung in Selbsterkenntnis und darin durchaus
schockierend.

Ziel des Gebets ist die Stille vor Gott, in dem die Sicherungstendenzen
des Ich aufgegeben werden und dem Vertrauen Platz machen. Im Gebet
findet Vertrauen in der Stille vor Gott statt. Ziel des Gebets ist dann letzt-
lich, diese Klarheit zu gewinnen, die Gott am Werk sieht, in der Stille wie
in der Welt, und die das erlebt, was zugleich vorausgesetzt wird, wenn wir
uns niederlassen zum Gebet: das Wirken Gottes. An anderer Stelle werde
ich versuchen, das niher zu erldutern.

So gesehen sind fiir einen Christen folgende Satze durchaus dquivalent:
»Ich will neu sitzen und beten lernen” oder ,,Ich will mich wirklich mehr ken-
nen- und loslassen lernen® oder ,, Ich will lernen Gott zu vertrauen®,

5. Abschluss

Christen kénnten jederzeit beten, aber sie tun es nicht. Das war die Beob-
achtung. Dahinter sahen wir bestimmte Grundauffassungen, z.B.: Es ist
einfach, etwas Richtiges an Gott gerichtet zu sagen. Sicherlich gibt es viele
Texte des Alten und Neuen Testaments, die das bestitigen. Es gibt aber
auch einige, die sich gegen eine solche Interpretation sperren. So sieht etwa
Paulus ein uns so selbstverstindlich fallendes Bekenntnis wie ,,Jesus ist der
Herr" als vom Geist gewirkt an (1Kor 12,3). An anderer Stelle wiederum
sagt er, dass wir gar nicht wissen, wie wir beten sollen, sondern darin eine

Vgl. K. Graf von Diirckheim, Meditieren — wozu und wie, Freiburg i. Br. %1993, 155 ff.



Christen beten prinzipiell - konkret oft nicht 43

bleibende Schwachheit haben, die der Geist ersetzen muss (Rém 8,26). Und
iiber ihn selbst wird festgestellt: ,,Siehe, er betet” (Apg 9,11) — was er sicher-
lich, formal gesehen, schon Jahre lang praktiziert hatte. Doch nun hatte er
eine neue Erkenntnis gewonnen und sein Gebet war ein anderes, ein wirk-
liches, wie Apg 9,11 es meint. Diese Texte zeigen, dass Gebet keineswegs
eine leichte Ubung ist, eine selbstverstdndliche Tatigkeit.

Der Ausgangsgedanke war: ,Wenn Christen sich zu theologischen Sym-
posien, Familienfeiern oder Gemeindefesten treffen, so kénnten sie beten.
Ab und an, vielleicht zu Beginn oder am Ende, beten sie tatsidchlich. Doch
meistens nicht®. Die Fortsetzung miisste nun lauten: ,,Es wire ja auch eine
schwere Ubung, gemeinsam zu sitzen, zu meditieren, und wiirde ein véllig
anderes Schwergewicht in den Ablauf einer Gemeindefeier bringen®.

Die Frage ist, ob es sich nicht lohnte, sich selbst und Gott neu zu schauen!



ARTIKEL

Das Judentum -
eine Tochterreligion des Christentums?

{ Beobachtungen und Uberlegungen
zum Verhiltnis von Judentum und Christentum

Matthias Morgenstern

Die Frage, was frither oder spiter gewesen sei, wird schon im Alltag selten
ohne deutende Interessen gestellt. Dies gilt um so mehr, wo die historische
Einordnung von geistigen und gesellschaftlichen Bewegungen, Zivilisati-
onen, gar Weltreligionen auf dem Spiel steht. Welche Dynamik eine Pri-
orititsvermutung entfalten kann, zeigt die abendlandische Tradition, in
der wir seit der Reformation gewohnt sind, zu den Quellen zuriickzugehen.
Die Renaissance lehrte uns, nach den Urspriingen von Kriften zu fragen,
die in der Geschichte wirksam wurden. Die Romantik suggerierte, dass die
~Anfinge” jeweils das Wahre und Echte gewesen seien, das dann im Laufe
der Geschichte meist abgeschwicht oder gar verfilscht wurde, wihrend die
Aufklirung umgekehrt gegen das ,, Alte” Front machte und fiir das ,Neue“
Position bezog.! Dieses widerspriichliche Spannungsfeld zwischen gegen-
sdtzlichen Bewertungen von Alt und Neu ist auch in zeitgendssischen reli-
gions- und kulturpolitischen Debatten tiber das Verhiltnis von Judentum
und Christentum meist unterschwellig prasent.?

In der jiidischen Tradition sind entsprechende Argumentationen seit al-
ter Zeit bekannt — etwa im Streit des rabbinischen Judentums mit den Ka-
rdern, jener Gruppierung, die in der Tradition des babylonisch-jiidischen
Gelehrten Anan ben David (etwa 760 n.Chr.) die Autoritit des Talmud
ablehnte. Die Karder wurden von den orthodox-rabbinischen Juden, um
ihr Ketzertum zu erweisen, einerseits als ,,sadduzéisch“ (also als lingst wi-
derlegte Sekte), andererseits aber auch als neuerem hiretisch-islamischem
Einfluss unterliegend gebrandmarkt.’ In ahnlich schwieriger Logik insis-
tierten die Karder andererseits auf dem nachtriglich-artifiziellen Charak-

Vgl. W. Schweitzer, Der Jude Jesus und die Vélker der Welt. Ein Gesprich mit Paul M. van
Buren. Mit Beitrdgen von P. M. van Buren, B. Klappert und M. Wyschogrod, Berlin 1993, 27.
Vgl. etwa die Debatte tiber Mel Gibsons Passionsfilm oder die Dokumentation von Jérome
Prieur und Gérard Mordillat tiber die Urspriinge des Christentums (Lorigine du christi-
anisme), die vom 3.-17. April 2004 auf dem deutsch-franzésischen Kulturkanal Arte zu
sehen war; ein weiteres Beispiel ist die von Herbert Schidelbach mit einem Artikel in der
Zeit (20/2000: ,,Der Fluch des Christentums®) begonnene Kontroverse.

* Vgl. J. Fiirst, Geschichte des Kariertums, Leipzig 1862, 1. Abschnitt, 28,

ZThG 11 (2006), 44-56, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



Das Judentum - eine Tochterreligion des Christentums? 45

ter des Talmuds, der miindlichen Tora der Rabbaniten, und warfen ihren
Gegnern zugleich talmudische Spitzfindigkeit und Versteinerung, also Zu-
riickgebliebenheit und Neuerungsfeindschaft vor.* Bereits diesem Beispiel
ist zu entnehmen, welche Konnotationen den Vorstellungen von Priori-
tit oder Posterioritit jeweils anhaften konnen, je nach dem, ob man nach
normativen Urspriingen in der Geschichte sucht und Neuerungen eher ab-
wehrt oder den Weg Gottes mit seinem Volk in der Geschichte optimistisch
nachzeichnen will und deshalb Fortschritte bejaht.

In der Beschreibung des Verhiltnisses von Juden- und Christentum ha-
ben solche unterschiedlichen Interessenlagen zur Beliebtheit des Bildes von
der (jidischen) Mutter- und der (christlichen) Tochterreligion beigetragen.’
Aber auch andere Wendungen wie die des ,jiidischen Erbes® oder des jii-
dischen ,Mutterbodens” des Evangeliums gehen von Priorititsannahmen
aus, die unterschiedliche Geltungsanspriiche nach sich ziehen kénnen.® Der
amerikanische Judaist Jacob Neusner hat das Dilemma solcher Geschichts-
konstruktionen beschrieben, wie sie nach seiner Darstellung vor allem in
der protestantischen Theologie beheimatet seien. Diese, am Paradigma der
Reformation orientiert, habe das Modell des frithen 16. Jahrhunderts zu
Unrecht in die Frithgeschichte von Christentum und Judentum zuriickge-
tragen, wobei man sich weigere, zwischen dem rabbinischen und vorrabbi-
nischen Judentum zu unterscheiden.” Man gelange so entweder zu einem
Judentumsbild als Negativfolie, von dem sich Jesus und seine Nachfolger
positiv abheben - das Judentum ist in diesem Fall ein storrisches Relikt,

* A.a.0.,17 20f. und 37.

* Vgl. z.B. M. Hengel, A Gentile in the Wilderniss, in: J. H. Charlesworth (ed.), Overcoming
Fear Between Jews and Christians, New York 1992, 67-83, 80 (,mother of christianity®).
James Charlesworth formuliert: ,,Now, we know that Rabbinic Judaism and Early Christi-
anity are twin offspring of the same religion, Early Judaism.“ J. H. Charlesworth, in: ders.
(ed.), Jews and Christians. Exploring the Past, Present and Future, New York 1990, 41; vgl.
auch a.a.0., 42: ,,To speak analogically about a ,mother and her ,offspring’ has its limi-
tations ...“ Das zweite Vatikanische Konzil (Nostra aetate, 4) spricht von einem gemein-
samen geistlichen Erbe von Juden- und Christentum (,,patrimonium spirituale Christianis
et Judaeis commune™: vgl. die etwas schiefe Ubersetzung von K. Richter, 70: ,,gemeinsames
christliches Erbe“). - Zwei Formulierungen des Neutestamentlers und Griinders des Tii-
binger Institutum Judaicum Otfo Michel (1903-1993) machen deutlich, welche Probleme
und Spannungen bei diesem historischen Arrangement im Hintergrund stehen: So be-
schreibt Michel ,,das Christentum® einmal einerseits als ,,neue geistliche Form und eine
Weiterfiihrung und Ergéinzung des Judentums® (Anpassung und Widerstand, Wuppertal/
Ziirich 1989, 125), um wenige Zeilen spiter die als implizit antijudaistisch diagnostizierte
Meinung zuriickzuweisen, ,,dafl das Judentum eine Vorstufe des Christentums sei, daf}
also das Christentum die Moglichkeit habe, ins Judentum zuriickzufallen® (a.a. Q., 127).
Das Bild des ,,Mutterbodens™ schlieft meist an Rém 11,18 an; vgl. R. Rendtorff, Hat denn
Gott sein Volk verstofien. Die evangelische Kirche und das Judentum seit 1945. Ein Kom-
mentar, Miinchen 1989, 57. ,,,Du sollst wissen, dafl nicht du die Wurzel trigst, sondern die
Wurzel tragt dich® ... Hier wird noch ein weiterer Akzent gesetzt, indem dem christlichen
Leser die Prioritit des Judentums bewuf3t gemacht wird

J. Neusner, Judaism and Christianity in the First Century: How shall we perceive their
Relationship?, in: P. R. Davies, R. T. White, A Tribute to Geza Vermes. Essays on Jewish and
Christian Literature and History, Sheffield 1990, 247-259.

S

7



46 Matthias Morgenstern

das allein von seinem Nein zu Jesus her erklirt werden muss — oder zur
Wahrnehmung des Christentums als einer jiidischen Sekte, deren Entste-
hung nur unzureichend zu erkliren sei.® In diesem letzteren Sinne sprach
der Jerusalemer Neutestamentler David Flusser in der Tat vom ,,Christen-
tum als einer jiidischen Religion® - fiir ihn Grund genug, den Christen
nicht nur die Riickbesinnung auf ihre Urspriinge abzufordern, sondern das
Christentum auch gegen Kritik von auflen - etwa in der Diskussion tiber
die christliche Mitverantwortung fiir den Holocaust - zu verteidigen und
fiir seine Ehrenrettung einzutreten.” Diese Denkfigur, die von christlichen
Theologen meist eher als irritierend empfunden wurde, kann freilich nicht
dariiber hinwegtduschen, dass die Reklamierung des Christentums als ,,im
Grunde jiidisch® jeder christlich-jiidischen Dialogbemiihung das Gegenii-
ber nimmt und somit den Boden entzieht.

Eine andere Schlussfolgerung, die aus der stereotypen Erkenntnis von
der ,Herkunft des Christentums vom Judentum" gezogen wird, lautet,
dass Christen auf die Beschéftigung mit ihrem historischen Erbe angewie-
sen seien; sie miissten sich mit Israel beschéftigen. Juden hingegen kdmen in
ihrem Judensein ohne den Rekurs auf das Christentum aus. Im Kontext der
Priorititsthese, erscheint haufig — am eindriicklichsten in einem Papier der
franzésischen Bischofskonferenz vom 16. April 1973 - das Theorem einer
»permanence” des jiidischen Volkes, seiner ,bewundernswerten Kontinui-
tat, Vitalitdt und Dynamik*® in einer tiber dreitausendjihrigen Geschichte.”
In bewusster Abkehr von als antijudaistisch erkannten Distinktionen der
christlichen Theologie wird diese Kontinuitét etwa in einer Formulierung
der 3. EKD-Studie ,,Juden und Christen® aus dem Jahre 2000 konfesso-
risch gefasst und mit aktuellen zeitgeschichtlichen Ereignissen verbunden:
»Die Existenz des Staates Israel, der in seiner Griindungsurkunde und mit
seinem Namen ausdriicklich an biblische Traditionen ankniipft, macht es
Christen unmoglich, von Israel so zu sprechen, als handle es sich dabei nur
um eine Grofle der Vergangenheit.“"® Der Heidelberger Alttestamentler Rolf
Rendtorff hat dementsprechend formuliert, es gehe darum, ,angesichts des
Weiterbestehens des biblischen Israel (!) die Kirche zu definieren, ohne da-

8 Vgl. J. Neusner, Judaism in the Matrix of Christianity, Atlanta (Georgia) 1991, 140 (,Jews

do not believe in this or that®).

D. Flusser, Das Christentum. Eine jiidische Religion, Miinchen 1990.

10 Zur Ablehnung des christlichen ,, Flagellantismus® vgl. bes. a.a. O., 159-161.

"' Vgl. H. Kiing, Das Judentum. Die religise Situation der Zeit, Miinchen 1991, 15; vgl. auch
Cardinal C.M. Martini, Christianity and Judaism. A Historical and Theological Over-
view, in: J. H. Charlesworth (ed.), Jews and Christians. Exploring the Past, Present and
Future, New York 1990, 27: ,,I cristianismo ... é profondamente radicato nell'ebraismo®,

2 Vgl. K. Richter, Die katholische Kirche und das Judentum. Dokumente 1945-1982, Frei-
burg i. Br./Basel/Wien 1982, 71f.

" Juden und Christen IIL. Schritte der Erneuerung im Verhiltnis zum Judentum. Eine Stu-
die der Evangelischen Kirche in Deutschland, hg. im Auftrag des Rates der Evangelischen
Kirche in Deutschland vom Kirchenamt der EKD, Giitersloh 2000, 81. Ahnlich bereits die
EKD-Studie IT (1991) Zur theologischen Erneuerung im Verhaltnis zum Judentum, 19 und
die EKD-Studie I (1975), 29.

o



Das Judentum - eine Tochterreligion des Christentums? 47

bei mit den biblisch begriindeten, unverindert giiltigen Aussagen iiber Is-
rael in Konflikt zu kommen.!*

Von der These der ,Permanenz” Israels ausgehend, wird bei einigen
Autoren, etwa dem nordamerikanischen christlichen Theologen Paul van
Buren, die Forderung erhoben, Jesus von Nazareth in den Kontext des jii-
dischen Volkes zu stellen, wie wir es heute kennen.” Ihn von der jidischen
Tradition her zu deuten, von einer bis heute als im wesentlichen ungebro-
chen wahrgenommenen Tradition, hat in dieser Sicht Vorrang vor jedem
historisch-kritischen oder systematisch-theologischen Zugang zur Person
Jesu: Juden verstehen ihn besser als christliche Exegeten.'®

1. Das Judentum - eine ,,nachchristliche Religion“?

Der israelische Religionsphilosoph Y. Leibowitz hat sich demgegeniiber den
Vorstellungen einer chronologischen Prioritit und epocheniibergreifenden
Permanenz des Judentums entgegengestellt und darauf hingewiesen, dass
das an den Urspriingen (,ad fontes) orientierte Ideal keineswegs einer
Religion und Kultur entspreche, in deren Zentrum das Religionsgesetz
stehe.” Denn rechtliche Normen, so auch der israelische Rechtshistoriker
Menachem Elon, haben sich immer an der neuesten Auslegung zu orien-
tieren: Die Halacha folgt demnach nicht dem historisch zu ermittelnden
urspriinglichen Schriftsinn etwa der Bibel, sondern der von den jeweils
zustindigen Auslegern festzustellenden geltenden, also neuesten Rechtsla-
ge (aramdisch: ,Hilcheta kevatraei“).” Sie geht dabei von der miindlichen
Tora aus, der Mischna als einem gegen Ende des zweiten nachchristlichen
Jahrhunderts in Paldstina entstandenen Dokument und ihren Fortschrei-
bungen bis in die Gegenwart. Sofern es praktiziert wird, ist das Judentum
daher grundsitzlich nicht an Priorititsvorteilen interessiert.

In neueren, vornehmlich im Reformjudentum gefiithrten Debatten ha-
ben jiidische Theologen die Konsequenzen aus dieser Erkenntnis gezogen.
In einem Dokument, das mehr als 200 Rabbinerinnen und Rabbiner und
andere Personlichkeiten aus dem amerikanischen Judentum im Septem-
ber 2000 unter dem Titel ,,dabru emet“ (hebriisch: Redet Wahrheit!) als
Gesprichsangebot an das Christentum verdffentlicht haben, heifit es u.a.:

" Rendtorff, Gott, 114.

Vgl. Schweitzer, Jude Jesus, 70 (,,Christ in Context®).

' Vgl. etwa M. Buber, Christus, Chassidismus, Gnosis, in: ders., Werke I1I, Miinchen/Hei-
delberg 1963, 957: ,dafl wir Juden ihn (sc. Jesus; MM) von innen her auf eine Weise ken-
nen, eben in den Antrieben und Anregungen seines Judenwesens, die den ... Vélkern
unzuginglich bleibt.”

Y Vgl. Y. Leibowitz, Die religiése Bedeutung der Geschichte (hebr.), in: ders., Glaube, Ge-

schichte und Werte (hebr.), Jerusalem 1982, 140-155; vgl. auch die Auf8erungen Leibowitz

zum Christentum in: M. Shashar, Gespriche iiber Gott und die Welt, Frankfurt a. M.

1990, 71-79.

M. Elon, Jewish Law. History, Sources, Principles, Philadelphia/Jerusalem 1994, 267-272.

18



48 Matthias Morgenstern

wWir respektieren das Christentum als einen Glauben, der innerhalb des
Judentums entstand.“”” Dem setzt der durch seine Titigkeit als Direktor
des Frankfurter Fritz Bauer-Institutes bekannte jiidische Erziehungswis-
senschaftler und Theologe Micha Brumlik entgegen: ,Wir respektieren das
Christentum als jene Ausformung des biblischen Glaubens, die das rabbi-
nische Judentum in seiner heutigen Form provozierte und sehen in ihm ein
ilteres Geschwister ...“*" Unter Hinweis auf die mannigfachen christlichen
Einfliisse auf das Judentum ist der an der Universitdt Manchester lehrende
Rabbiner Michael Hilton in dieser Hinsicht gar so weit gegangen, das rabbi-
nische Judentum expressis verbis als ,, Tochterreligion des Christentums“ zu
definieren.” Durch beide Wortmeldungen wird nicht nur die bisher giangige
Chronologie in ihr Gegenteil verkehrt; es wird auch ein Kausalzusammen-
hang behauptet, der es - im Gegensatz zur bisher vorherrschenden Konven-
tion — nicht mehr erlaubt, das Judentum ohne das Christentum zu denken.
Zugespitzt steht das Judentum damit als diejenige Religion im Blickfeld,
die bereits am Ausgang des Altertums auf eine Fehlentwicklung des Chris-
tentums reagiert habe und daher in der heutigen als postchristlich gedeuteten
Situation wieder sinndeutend bereitstehe.?” Diese These mag im Sinne Brum-
liks durch den kritischen Riickblick auf das 20. Jahrhundert Plausibilitit ge-
winnen, in der das Christentum - so der weitverbreitete Eindruck - versagt
habe. Damit geraten Entwicklungslinien in den Blick, an deren Fluchtpunkt
- diese Optik ist moglich, wenn auch nicht notwendigerweise plausibel - der
von den christlichen Kirchen gegenwirtig als krisenartig wahrgenommene
Relevanzverlust steht.”® Parallel dazu ist es in unserer Gesellschaft in den
vergangenen Jahren aber auch zu einer bisher ungekannten Auseinander-
setzung mit dem Judentum gekommen - man denke etwa an das von der
amerikanischen Ethnologin Ruth Ellen Gruber beschriebene Phianomen der
wvirtuellen Judaizitit in Europa®, des steigenden Interesses am Judentum,
ja der Aneignung ,des Jiidischen® durch Nichtjuden. Diese neue Wertschit-
zung, eine Art zivilreligiose Funktion ,,des Jiidischen® in der postchristlichen
Gesellschaft, hatte Mark Siemons vor Augen, als er den Abschluss des Staats-
vertrages zwischen der Bundesrepublik Deutschland und dem Zentralrat der

¥ R. Kampling / M. Weinrich (Hg.) Dabru emet - redet Wahrheit. Eine jiidische Herausfor-
derung zum Dialog mit den Christen, Giitersloh 2003, 11.

05A210.132)

3 M. Hilton, The Christian effect on Jewish life, London 1994. Deutsch: Wie es sich christelt,

so jiidelt es sich. 2000 Jahre christlicher Einfluf auf das jiidische Leben, Berlin, 238.

Im Sinne einer rabbinischen Antwort auf die Theologie des Paulus legt E. Levinas eine

Talmudstelle im Traktat Schabbat (88ab) aus: vgl. ders., Quatre Lectures Talmudiques,

Paris 1968, 67-109 (deutsch: Vier Talmud-Lesungen, Frankfurt a. M. 1993, 57-94).

# Es handelt sich hier im Kern um einen Plausibilitits- und Glaubwiirdigkeitsverlust; aus

der nahezu uniiberschaubaren Literatur zu diesem Thema sei als reprisentative Stimme

nur Elie Wiesel zitiert (bei R. Rendtorff, Christen und Juden heute, Neukirchen-Vluyn

1998, 112): ,,Der nachdenkliche Christ weif3, dafl in Auschwitz nicht das Judentum, son-

dern das Christentum gestorben ist®; auf dieser Linie argumentiert auch R. McAfee Brown,

Elie Wiesel. Zeuge fiir die Menschheit, Freiburg i. Br. 1990, 184.

R. E. Gruber, Virtually Jewish, Berkeley/Los Angeles/London 2002, 20.

22

24



Das Judentum - eine Tochterreligion des Christentums? 49

Juden in Deutschland am 27. Januar 2003, dem 58. Jahrestag der Befreiung
des Konzentrationslagers Auschwitz, mit der Bemerkung kommentierte, mit
der Unterschrift unter dieses vertragliche Dokument habe der Staat aner-
kannt, dass die jiidische Religion kiinftig zu den vorpositiven Grundlagen
der bundesrepublikanischen Gesellschaft gehore.”

2. Die ,Matrix“ des 4. Jahrhunderts

In welcher Hinsicht kénnte nun die Rede von einem ,,postchristlichen” Ju-
dentum auch historisch sinnvoll sein und die oben genannten Deutungen
gleichsam stiitzen? Seine grundlegende Forschung, die es moglich macht,
vom Judentum auch als einer Tochterreligion des Christentums zu sprechen,
hat Jacob Neusner 1991 unter dem Titel ,,Judaism in the Matrix of Christiani-
ty“ vorgestellt.” Hier entfaltet der Autor seine These vom vierten nachchrist-
lichen Jahrhundert als der ersten Epoche einer wirklichen jidisch-christli-
chen Begegnung - in dem Sinne, dass das zu politischer Relevanz gelangte
Christentum von den Rabbinen erstmals als relevantes, freilich zugleich
bedrohliches Phinomen ernstgenommen wurde. Diese Wahrnehmung hat-
te Konsequenzen fiir den weiteren Weg des Judentums in der bis etwa 600
n. Chr. reichenden formativen Periode des rabbinischen Judentums.”

Zur davor liegenden Zeit bemerkt Neusner, dass das aus der Katastrophe
des Jahres 70 n. Chr. hervorgegangene Judentum in eine Welt hineinwuchs,
in der die Christen noch keine entscheidende Rolle spielten. In den ersten
schriftlichen Dokumenten der rabbinischen Weisen wurde es daher bei-
spielsweise nicht fiir notwendig gehalten, eine Lehre von der Autoritdt der
Heiligen Schrift zu entwickeln. Die etwa 200 n. Chr. in Paldstina redigierte
Mischna, der erste Teil des Talmud, erwdhnt und zitiert die hebréische Bi-
bel gelegentlich mit auffallend beildufigem Ton und steht der biblischen Li-
teratur sowohl inhaltlich als auch formal isoliert gegeniiber.”® Die Mischna

% Vgl. M. Siemons, Das Ende der Toleranz. Nicht geduldet: Die jiidische Kultur in Deutsch-
land nach dem Vertragsschluss, in: FAZ vom 28.1.2003, 33: »Die schon linger geldufige
Selbstbeschreibung der europdischen Kultur als jjiidisch-christlicher* bekommt hier eine
verbindliche juristische, staatliche Grundlage ... Biirger jidischen Glaubens sind nun
auch, was ihre religiése Tradition betrifft, keine Giste in einem ,eigentlich® christlichen
Land mehr. Sie sind Biirger eines Staates, der seine von ihm selbst nicht zu erzeugenden
Voraussetzungen religidser Art als jiidische genauso wie als christliche definiert. Dies ist
eine politische Entscheidung, die in Anbetracht der deutschen Geschichte bei allen poli-
tischen Lagern auf Zustimmung stoflen diirfte.

Neusner ist — sicher kein Zufall - weder ein europiischer, noch ein israelischer, sondern
ein nordamerikanischer Gelehrter und Vertreter eines selbstbewussten Diasporajuden-
tums, das seine ,Wurzeln“ eben nicht (nur) in Palistina/Erez Israel sucht.

7 Nach diesem Zeitpunkt waren, aufbauend auf die Mischna, auch die beiden Talmude und
die wichtigsten klassischen Midraschim, die nach Neusner die kanonische Literatur des
rabbinischen Judentums bilden, weitgehend abgeschlossen.

Vgl. Neusner, Matrix, XIX und 25: ,When the authors wished to say what Scripture said,
they chose to do so in their own words and in their own way.“ Die Mischna steht der heb-



50 Matthias Morgenstern

ist auch ein Text, in dem die Geschichte nicht den im alten Israel dominie-
renden Rahmen abgibt. In ihr spielt die Messiasfrage nicht nur keine be-
herrschende Rolle, sie wird iiberhaupt ganz an den Rand gedringt.” Dieses
Griindungsdokument des rabbinischen Judentums enthilt keinen Traktat
tiber die Zerstérung Jerusalems durch die Rémer, keine Informationen iiber
den Aufstieg und Fall Bar Kochbas (132-135 n. Chr.), es ist denkbar uninter-
essiert an biographischen Angaben zu den in ihr redenden rabbinischen
Gestalten. ,,One-time events are not important.* Wichtig sind demge-
geniiber kultische und rituelle Regelmifligkeiten und GesetzmiRigkeiten,
die von den Autoren mit grofler Sorgfalt zusammengestellt werden. Allen
geschichtsphilosophischen Spekulationen gegeniiber gibt sie sich génzlich
uninteressiert, die Texte des hellenistischen Judentums, und auch die Texte
aus Qumran, werden vom rabbinischen Judentum nicht weitertradiert.
Erst das konstantinische Christentum mit seiner Christologie und sei-
nem nun wahrnehmbaren eigenen Anspruch auf das Alte Testament, so
Neusner, habe eine jiidische Antwort erforderlich gemacht und in der Lehre
von der zweifachen, der schriftlichen und der miindlichen Tora (dem Tal-
mud), auch gefunden. In dieser Situation war es die Aufgabe der nun ein-
setzenden Midraschim, den bisher fehlenden oder ungeniigenden Konnex
zur Hebriischen Bibel herzustellen. Nach einer etwa zweihundertjéhrigen
Vernachléssigung der biblischen Stoffe im Judentum handelt es sich hier im
4. und 5. Jahrhundert um einen vollkommen neuen Typ von Kommentar-
literatur, der sich vor allem dem Bemiihen verdankte, der konkurrierenden
christlichen Exegese eine eigene Schriftinterpretation entgegenzusetzen.”
Das umstiirzend Neue dieser Zeit nach dem Scheitern der Pline zum Neu-
bau des Jerusalemer Tempels unter dem rémischen Kaiser Julianus ,,Apostata*“
(361-363) ist gekennzeichnet durch die rapide Depaganisierung des rémischen

rdischen Bibel formal, redaktionell und linguistisch gesehen in einer ,,splendid isolation®
gegeniiber (a.a. 0., 96); es ist, so Neusner, kaum méglich, viele Beispiele in der fritheren
jlidischen Literatur zu finden, in der biblische Formen eine so geringe Rolle spielten (97£).
Ein Beispiel aus dem paldstinensischen Talmud (Traktat Hagiga 1,8 - ed. Krotoszyn 76d,
Z.11-15; dazu Neusner, Matrix, 116) mag das rabbinische Verstindnis der Mischna als
»Lehre des Mose vom Sinai® erliutern: ,,Rabbi Yonah sagte, Rabbi Hama bar Ugba erhob
die Frage (im Hinblick auf die Ansicht der Mischna, dafd es viele Schriftverse zum Thema
der Reinheit gibt): ,Aber siehe, es steht nur geschrieben: sJedoch Quelle und Grube, Was-
serbehilter ist rein. Aber wer ihr Aas beriihrt, ist unrein< (Lev 11,36). Und aus diesem einen
Vers schliefit du viele Gesetze?* Rabbi Ze‘ira antwortete im Namen Rabbi Yohanans: Wenn
du ein Gesetz findest und es nicht kennst, lege es nicht beiseite. Denn viele Weisungen
wurden Mose am Sinai gegeben, und sie alle sind in der Mischna enthalten. Dieser letzte
Satz enthilt bereits die Vorstellung, dass Teile der Tora aufgeschrieben, andere Teile aber
miindlich weitergegeben wurden, bis sie in die Mischna Eingang fanden: Demnach enthilt
die Mischna Normen, die Moses am Sinai erhalten hat. Insoweit das Judentum sich auf die
Mischna und den Talmud stiitzt, ist es keine ,,biblische” Religion!

¥ Die beiden einzigen Belege der Vokabel ,Messias® in der Mischna-Traktat Berachot 1,5
und Sota 9,15 - laufen darauf hinaus, dass nicht der Messias dem jiidischen Volk die Erlé-
sung bringt, sondern die Beobachtung der Gebote und das Vertrauen auf Gott.

¥ Neusner, a.a.0., 128.

A Oiog



Das Judentum - eine Tochterreligion des Christentums? 51

Reiches und die Majorisierung Palastinas durch das Christentum. Im baby-
lonischen Talmut (Traktat Sanhedrin g7a) werden die Ereignisse zusammen-
fassend auf den Begriff gebracht: ,,Die Herrschaft (hebriisch: ,malkhut®; ge-
meint ist das romische Reich) ist zur Haresie geworden (hebriisch: ,,minut®).*
Zugleich wird die Stadt Rom in der talmudischen Literatur von einer blofien
Ortsbezeichnung zu einem konnotativ negativ aufgeladenen Begrift, zur heils-
geschichtlichen Konkurrentin, deren Anspruch auf das Erstgeburtsrecht ab-
gewiesen werden muss.* Dies geschieht durch die Einordnung ,,Roms” in das
genealogische Schema der biblischen Erzvitergeschichte, wonach die Linie des
enterbten Sohnes Esau-Edom auf das Christentum zulduft.**

Ein Beispiel fiir diese Schriftauslegung, mit der das rabbinische Judentum
auf das wachsende und immer michtiger werdende Christentum reagiert,
lidsst sich dem Midrasch Leviticus Rabba entnehmen.*® Dort werden, mit
Hilfe von Wortspielen auf Grundlage des hebriischen Textes, die unreinen
Tiere aus Leviticus 11, deren Fleisch zum Genuss verboten ist, mit den in der
Geschichte fiir Israel jeweils bedrohlichen feindlichen Grofireichen in Ver-
bindung gebracht: ,Kamel® (hebriisch: ,,gamal®) bezieht sich - aufgrund
einer auf die , Tochter Babel“ bezogenen Wendung in Psalm 137,8 (hebri-
isch: ,gmulekh®) - auf Babylonien. Der ,Hase“ (hebriisch: ,arnevet) be-
zieht sich auf Griechenland (hebriisch: ,,Jawan®, also das Reich Alexanders
d.Gr.), weil die Mutter des Kénigs Ptolemius Lagods (griechisch: ,,Hase®)
geheiflen habe. Der ,,Klippdachs® (hebriisch: ,schafan®) bezeichnet das me-
dische Reich, denn er ist ein Wiederkduer (hebrdisch: ,ma-ale gera®) und
zieht (garera) als politischen Nachfolger ein anderes Konigreich nach sich.
Das ,,Schwein“ (hebriisch: ,,chazir®) ist schliefilich Rom - denn dieses Tier ist
nach der Schrift kein Wiederkéuer, zieht also kein weiteres Konigreich nach
sich, sondern ist selbst die letzte Herrschaft der Zeiten. Daher bringt diese
Stadt nach ihrem eschatologischen Ende die Krone zuriick (,,mechaseret™)
an dasjenige Volk (ndmlich das Volk Israel), dem sie eigentlich zukommt.”

# Vgl. dazu I. M. Gafni, The World of the Talmud: From the Mishnah to the Arab Conquest,
in: Hershel Shanks (ed.), Christianity and Rabbinic Judaism, A Parallel History of Their
Origins and Early Development, London 1993, 227 und 235£.

% Als Beispiel kann hier der Midrasch Genesis Rabba 53,12 (etwa aus dem 4.-5. Jahrhundert
n. Chr.) dienen, wo es mit Bezug auf die Vertreibung Hagars und Ismaels (vgl. Gen 16,5-7;
21,9-10) heifdt: ,,Gott sprach zu Abraham: ,Lafl es dir nicht mififallen wegen des Knaben
und der Magd. Alles was Sara dir gesagt hat, dem gehorche; denn nur durch Isaak soll
dein Geschlecht benannt werden.” Rabbi Yudan ben Shillum sagte: ,Es heifit nicht »Isaaks,
sondern »durch Isaak«" Der Midrasch méchte betonen, dass nicht alle Nachkommen
Isaaks hier eingeschlossen sind, sondern nur die Linie iiber Jakob — nicht die {iber Esau
— gemeint ist; in der spéteren rabbinischen Literatur wird ,Rom® (also das Christentum)
durchgiéngig mit ,,Esau” (Edom) identifiziert.

* Neusner, Matrix, 82.

* Vgl. LevR 13,5.

Dieses Wort erweckt in der hebriischen Lautung den Anschein, der gleichen Sprachwur-

zel zu entstammen wie die Vokabel ,,Schwein® (chasir).

Vgl. Neusner, Matrix, 81f; der zitierte Midrasch ist wahrscheinlich auf das Ende des 5. Jahr-

hunderts oder den Anfang des 6. Jahrhunderts zu datieren (vgl. G. Stemberger, Einleitung in



52 Matthias Morgenstern
3. Die ,inkarnierte Tora“

In der Reaktion auf die neue Situation im vierten Jahrhundert verwandelt
sich der Terminus ,,Tora“ zugleich von einer Vokabel mit eindeutigem Ob-
jektbezug zum Symbol einer umfassenden Perspektive auf die Welt und
einem dieser Perspektive entsprechenden Leben. , Tora® ist — nach diesem
Verstindnis — nicht mehr nur ein Buch und dessen wie auch immer wich-
tiger und fiir die Juden konstitutiver Inhalt. ,Tora® wird zu einer Chiffre fiir
alles, was das rabbinische Judentum bedeutet und was es enthilt: géttliche
Offenbarung und Inhalt menschlichen Tuns, ,concrete fact and abstract re-
lationship alike“.*® ,Tora“ bezeichnet auch eine bestimmte Qualitit sozialer
Beziehungen, , Tora“ steht fiir einen spezifischen rechtlichen Status und dif-
ferenzierte juridische Normen. Alles was Israel in seinem Leben und seiner
Geschichte ausmacht und fiir wichtig halt, lasst sich nunmehr in diesem
Wort zusammenfassen, das in diesem Sinne auch fiir eine bestimmte Art
von Menschen steht, eine distinkte soziale Gruppe: diejenigen, die sich mit
der Uberlieferung beschiftigen. Im Mittelpunkt des Interesses steht das
Idealbild des Weisen. Womit er sich beschaftigt, das hat mit ,,Tora" zu tun
und gilt als evident — unabhéngig davon, ob er Schriftworte zitiert und sich
auf Biblisches stiitzen kann oder nicht.” Dass es der Weise ist, der ein Wort
sagt, macht das Wort zu einem Wort der ,,Tora®. Der umfassende Bedeu-
tungswandel, den der Begriff der ,Tora" in diesen Jahrhunderten erfuhr,
seine soteriologische Aufladung, ldsst sich an einem Text des paldstinen-
sischen Talmud (Traktat Ta'anit 3, 8) verfolgen:

»Es geschah Levi ben Sisi: (Fremde) Truppen kamen zu seiner Stadt. Da nahm er
eine Torarolle, stieg auf das Dach und sagte: Herr der Welten. Wenn ein einziges
Wort dieser Torarolle hinfillig geworden ist (in unserer Stadt), dann lafl sie tiber
mich kommen, wenn aber nicht — dann schicke sie weg.

Danach suchten sie nach den (fremden) Truppen, fanden sie aber nicht (denn
sie waren abgezogen.)

Sein Schiiler tat ebenso. Seine Hand zitterte, und (die fremden Truppen) zo-
gen auf ihrem Weg. Ein Schiiler seines Schiilers tat das gleiche. Seine Hand zit-
terte nicht, und sie zogen nicht ab.*

Talmud und Midrasch, Miinchen *1992, 287), in eine Zeit also, in der das Christentum lingst
Staatsreligion geworden war und die jiidische Sicht des Christentums méglicherweise auch
aus Furcht vor der Zensur nur in kryptischer Weise zur Sprache kam.

Neusner, Matrix, 107.

*¥ Aus diesem Grunde wird etwa im Mischnatraktat der Viterspriiche (Pirge Avot) der
Name der Autoritdt erwihnt, die hinter einem spezifischen Spruch steht. — Dass dieses
neue rabbinische Verstindnis der Tora bedeutet, dass Israel letztlich die schriftliche Tora
(den Pentateuch) der miindlichen Tora (dem Talmud) unterordnet, wird auch von dem
Berliner evangelischen Systematiker F. W. Marquardt anerkannt, obwohl dieses Faktum
seinem Anliegen einer Erneuerung der christlichen Theologie aus jiidischen Quellen eher
hinderlich ist: Vgl. ders., Eia warn wir da - eine theologische Utopie, Gitersloh 1997, 406 f.

* Die Tora ist hier erstens ein Objekt (,er nahm eine Torarolle®); sie konstituiert zweitens
die Offenbarung Gottes an Israel (,wenn ein einziges Wort hinfillig geworden ist“); sie ist
drittens eine Quelle der Erlésung, deren Wirkung auf alle folgenden Generationen iiber-



Das Judentum - eine Tochterreligion des Christentums? 58

»Knowledge of the Torah promised not merely information about what
people were supposed to do but ultimate redemption or salvation” — dieses
Verstindnis der Tora ldsst sich iibrigens auch anhand des Bedeutungswan-
dels nachzeichnen, den das Wochenfest, das zur Zeit des zweiten Tempels
noch ein Opferfest zur Darbringung der ersten Friichte im Tempel war, in
diesen Jahrhunderten erlebte. Nachdem Rabbi Elieser kurz nach der Zersto-
rung des Heiligtums gar erwogen hatte, das Fest aufgrund des Fehlens des
Tempels in seiner Bedeutung zuriickzustufen®, entwickelte sich Schawuot
ab der Mitte des dritten Jahrhunderts zu einem Fest der Erinnerung an die
Gabe der Tora*? - und sowohl im Hinblick auf die Konkurrenz des Pfingst-
festes als auch auf die kalendarischen Streitigkeiten im Christentum ist es
nicht abwegig, an gegenseitige Beeinflussungen zu denken. Zur Charakte-
risierung der jiidischen Reaktion auf die nun feindlicher werdende Umwelt
spricht Neusner vom rabbinischen Weisen als ,,inkarnierter Tora“*

geht (,seine Schiiler tat ebenso®). Die Torah ist schliefllich ein geheimnisvolles Geschehen,
an dem der Weise anteilhat (,,seine Hand zitterte®); bei all dem bleibt das Geschehen der
Torah unverfiigbar — es wird ein Fall berichtet, in dem diese Art der magischen Rettung
nicht funktionierte; vgl. Neusner, Matrix, 119. Ein bis zwei Jahrhunderte spiter fasst der
babylonische Talmud den Ertrag dieser neuen rabbinischen Tora-Theologie zusammen:
»Von jedem wird ein Beitrag zu den Stadtpfihlen erhoben, selbst von den Waisen; von
den Gelehrten aber nicht, den die Gelehrten brauchen keine Bewachung® (Traktat Bava
Batra 8a). Tora-Gelehrte brauchen keinen Schutz, weil die Tora sie schiitzt; sie brauchen
daher auch keinen Beitrag zur Verteidigung der Stadt zu leisten, denn sie selbst und ihre
Tora ist deren bester Schutz! Zur Aufwertung des Talmud gegeniiber der schriftlichen Tora
vgl. auch babylonischer Talmud, Traktat Gittin 6ob und Midrasch Tanhuma 44b zu Gen
18,17, Edition S. Buber, 88 (zitiert bei Hilton, Christian effect, 282): ,,Rabbi Jehuda Halevi
be-Rabbi Schalom sagte: Mose bat, daf auch die Mischna niedergeschrieben wiirde, aber
der Heilige — gepriesen sei Er! - sah, dafl die Nationen der Welt die Tora iibersetzen und sie
in griechischer Sprache lesen und sagen wiirden: Auch wir sind Israel. Daher antwortete
ihm der Heilige - Gepriesen sei Er!: Ich will ihm wohl die Hauptsatzungen meiner Lehre
aufschreiben (Hos 8,12). Aber die Mischna ist das Geheimnis des Heiligen, und er enthiillt
dieses Geheimnis nur den Gerechten, denn es heifdt: ,Der Rat des Ewigen ist fiir die, so ihn
fiirchten’ (Ps 25,14)“ (eigene Ubersetzung); vgl. auch Pesigta Rabbati s.

Vgl. Hilton, Christian effect, a.a. O., 73 und Mischna Moed Qatan 3, 6: ,Rabbi Elieser sagt:
Seit der Tempel zerstort wurde, gleicht das Wochenfest dem Sabbat ... Die Weisen aber
sagen, das Wochenfest gleicht den Wallfahrtsfesten (es ist ein vollwertiges Fest)."

»Rabbi Ele‘asar sagte: Alle stimmen iiberein, dafl man sich am Wochenfeste auch der ei-
genen Freude hingeben miisse, weil an diesem Tage die Tora verliehen wurde® (babylo-
nischer Talmud, Traktat Pessachim 68b; etwa 6. Jahrhundert).

Vgl. Neusner, Matrix, 116; vgl. auch 121: ,the sage reaches his full apotheosis as Torah
incarnate®, vgl. auch ders., Das pharisiische und talmudische Judentum. Neue Wege zu
seinem Verstidndnis, Tiibingen 1984, 3. Von einer umfassenden soteriologischen Funkti-
on der Tora handelt im babylonischen Talmud auch der Traktat Berachot 8a: ,Wer sich
mit der Tora und Liebeswerken befasst und mit der Gemeinde betet, dem rechne ich es
an, als hitte er mich und meine Kinder von den weltlichen Vélkern erlost.” Von einem
méglichen Einfluss der christlichen Siihnetheologie auf die rabbinisch-jiidische Interpre-
tation der Opferung (,Bindung”) Isaaks spricht bereits J. Daniélou, La typologie d'Isaac
dans le christianisme primitif, Bib 28 (1947), 363-393, 366: ,la question d'une influence doit
nécessairement se poser”,

4

42



54 Matthias Morgenstern

In dhnlicher Weise kehrt im Talmud - in Reaktion auf das Christentum
- auch die Uberzeugung von der Zentralitit des geschichtlichen Gesche-
hens fiir das Volk Israel zuriick. Im babylonischen Talmud (Traktat Hullin
89a) geschieht dies, wiederum in der am hebriischen Buchstaben orien-
tierten Sprachform, die der rabbinischen Schriftauslegung eigen ist:

Rabbi Johanan sagte im Namen des Rabbi Eleazar ben Rabbi Simon: Wenn du
irgendwo Worte R. Eleazars, des Sohnes R. Joses des Galilders in der Agada fin-
dest, mache dein Ohr auf wie ein Miihlentrichter (hebriisch: ,afarkisit®). [Er
sagte: Es heifit]: ,Nicht weil ihr zahlreicher seid als alle anderen Volker, hat der
Herr euch begehrt.“ (Dtn 7,7)

Der Heilige, gepriesen sei er, sprach zu Jisrael: Ich habe Begehren an euch, denn
selbst wenn ich euch Grafie angedeihen lasse, geringschitzt ihr euch vor mir.

Ich verlieh Abraham Gréf3e — und er sprach vor mir: ,,Ich bin Erde und Asche”
(Gen 18, 27).

[Ich verlieh] Mosche und Aharon [Gréfle] — und sie sprachen: ,Wir sind
nichts“ (Ex 16, 8)

[Ich verlieh] David [Grofle] — und er sprach: ,,Ich bin ein Wurm und kein
Mensch® (Ps 22,7).

Anders aber die weltlichen Volker.

Ich verlieh Nimrod Grofle, und er sprach: ,Wohlan, wir wollen uns eine Stadt
bauen“ (Gen 11, 4).

[Ich verlieh] dem Pharao [Grofie], und er sprach: ,Wer ist der Herr?“ (Ex s5,2).

[Ich verlieh] Sanherib [Grofie], und er sprach: ,Wer unter allen Géttern der
Erde?” (2 Kén 18, 36).

[Ich verlieh] Nebukadnezar [Gréfe], und er sprach: ,Ich steige auf der Wol-
ken Hohen” (Jes 14,14).

[Ich verlieh] Hiram, dem Konige von Zor, [Grofle] und er sprach: ,,Einen Got-
tersitz bewohne ich inmitten des Meeres” (Ex 28,2).4

Worum es angesichts der neuen Situation in einem christlich beherrschten
romischen Reich geht, ist die Unterordnung der Juden unter den Willen
Gottes, wie er in der Tora zum Ausdruck kommt. So erfillt das Volk Is-
rael nach dem Talmud seine Bestimmung. Es hilt den Schliissel zu seiner
Erl6sung selbst in der Hand, wenn es sich in sein Exilsschicksal fiigt und
auf jede Eigenmachtigkeit verzichtet. In der von Neusner nachgezeichneten
Leidenstheologie, wie sie im 20. Jahrhundert erst vom sikularjiidischen Zi-
onismus iiberwunden wurde, sind die Juden dazu bestimmt, jede Priten-
tion aufzugeben, das Schicksal in eigene Hande zu nehmen. Im jiidischen
Volk kommt zur Anschauung, so scheint der Talmud zu sagen, dass Schwi-
che die letzte Stirke ist. ,Mit sich Geschehen-Lassen“ ist die letzte Selbst-
bestimmung, Freiheit heiflt Gehorchen, Passion ist die ultimative Aktion.
»Die Parallele” und das historisch-theologische Gegenbild, auf das die rab-
binischen Weisen antworten, so Neusner, ,,ist der gekreuzigte Christus“.**

i Ubersetzung nach L. Goldschmidt, Der Babylonische Talmud, Band XI, Darmstadt 1996
(Nachdruck der 2. Auflage Berlin 1967), 272 f.; die biblischen Zitate orientieren sich an der
jidischen Ubersetzung von Leopold Zunz (Nachdruck Basel 1980).

“ Vgl. Neusner, Matrix, 136: ,The parallel is the crucified Christ.



Das Judentum - eine Tochterreligion des Christentums? 55

Die Schlussfolgerung fiir den amerikanischen Forscher lautet, dass das
rabbinische Judentum sich in seiner fiir Teile der Orthodoxie bis heute maf3-
geblichen Gestalt dem Sieg des Christentums verdankt, dass es in dieser Hin-
sicht zur Wirkungsgeschichte des Christentums gehort. Die kritische Aus-
einandersetzung mit dem so gedeuteten Erbe macht fiir Neusner den Reiz der
neuen Verhiltnisbestimmung von Judentum und Christentum aus. Von den
von ihm prisentierten Texten her kann das Judentum in der Tatals ,,Tochter-
religion des Christentums betrachtet werden. Dabei muss aber deutlich sein,
a) dass das rabbinische Judentum von anderen ,,Judentiimern® (etwa dem Ju-
dentum zur Zeit des zweiten Tempels, aber auch Stromungen im modernen
Judentum wie dem Zionismus) zu unterscheiden ist, b) dass diese historische
Aussage per se noch keine Aussage iiber die theologischen Beziehungen zwi-
schen Juden und Christen impliziert, dass ¢) Datierungsfragen rein histo-
risch und theologisch vorurteilsfrei entschieden werden miissen, dass also
weder chronologische Prioritit theologische Prioritit noch Posterioritat
historische Uberlegenheit prijudiziert*®, und dass d) der Religionsbegriff so-
wohl das rabbinische Judentum als auch das Christentum nur unzureichend
abbildet, da er im Judentum dessen nationalen Charakter ausschliefit und
sowohl im Juden- als auch im Christentum die explizit religionskritischen
Motive unterbelichtet. Angesichts der historischen Komplexitit — an dieser
Stelle konnte nicht umgekehrt auch von Beispielen jiidischen Einflusses auf
das Christentum die Rede sein — mag es andererseits aber ratsam erscheinen,
zur Beschreibung des Verhiltnisses von Christentum und Judentum auf die
gingige Familienmetaphorik lieber ganz zu verzichten.”

Bibliographie

Buber, M., Christus, Chassidismus, Gnosis, in: ders., Werke III, Miinchen/Heidel-
berg 1963

Daniélou, J., La typologie d’Isaac dans le christianisme primitif, Bib 28 (1947), 363~
393

Elon, M., Jewish Law. History, Sources, Principles, Philadelphia/Jerusalem 1994

Flusser, D., Das Christentum. Eine jiidische Religion, Miinchen 1990

Fiirst, ]., Geschichte des Kardertums, Leipzig 1862

Gafni, I. M., The World of the Talmud: From the Mishnah to the Arab Conquest, in:
H. Shanks (ed.), Christianity and Rabbinic Judaism, A Parallel History of Their
Origins and Early Development, London 1993

4 Im Licht dieser Einsicht wiren die Implikationen der Konstruktion Neusners, aber auch

die Schlussfolgerungen M. Brumliks und anderer moderner jiidischer Theologen noch

einmal kritisch zu priifen!

“ 7Zu den grundsitzlichen methodologischen Schwierigkeiten bei der Datierung rabbi-
nischer Texte vgl. etwa P. Schifer, Research into Rabbinic Literature: An Attempt to De-
fine the Status Quaestionis, in: JJS 37 (1986), 139-152 und M. Smith, On the problem of
method in the study of Rabbinic Literature, in: JBL 92 (1973), 113: ,Given the complexity of
the rabbinic collections, in which early and late elements often stand side by side, how is
the age of any particular pericope to be ascertained?”



56 Matthias Morgenstern

Goldschmidt, L., Der Babylonische Talmud, Band XI, Nachdruck Darmstadt 1996

Gruber, R. E., Virtually Jewish, Berkeley, L. Angeles, London 2002

Hengel, M., A Gentile in the Wilderniss, in: J. H. Charlesworth (ed.), Overcoming
Fear Between Jews and Christians, New York 1992, 67-83

Hilton, M., The Christian effect on Jewish life, London 1994

Kampling, R., Weinrich, M. (Hgg.), Dabru emet — redet Wahrheit. Eine jiidische
Herausforderung zum Dialog mit den Christen, Giitersloh 2003

Kiing, H., Das Judentum. Die religidse Situation der Zeit, Miinchen 1991

Leibowitz, Y., Die religiose Bedeutung der Geschichte (hebr.), in: ders., Glaube, Ge-
schichte und Werte (hebr.), Jerusalem 1982

Levinas, E., Quatre Lectures Talmudiques, Paris 1968, 67-109

Marquardt, F. A., Eia wirn wir da — eine theologische Utopie, Giitersloh 1997

McAfee Brown, R., Elie Wiesel. Zeuge fiir die Menschheit, Freiburg i. Br. 1990

Michel, O., Anpassung und Widerstand, Wuppertal und Ziirich 1989

Neusner, ], Judaism and Christianity in the First Century: How shall we perceive
their Relationship?, in: P. R. Davies, R. T. White, A Tribute to Geza Vermes. Es-
says on Jewish and Christian Literature and History, Sheffield 1990, 247-259.

-, Judaism in the Matrix of Christianity, Atlanta (Georgia) 1991

—, Das pharisdische und talmudische Judentum. Neue Wege zu seinem Verstind-
nis, Tiibingen 1984

Rendtorff, R., Hat denn Gott sein Volk verstofien. Die evangelische Kirche und das
Judentum seit 1945. Ein Kommentar, Miinchen 1989

-, Christen und Juden heute, Neukirchen-Vluyn 1998

Richter, K., Die katholische Kirche und das Judentum. Dokumente 1945-1982, Frei-
burg i. Br./Basel/Wien 1982

Schifer, P., Research into Rabbinic Literature: An Attempt to Define the Status
Quaestionis, in: JJS 37 (1986), 139152

Schweitzer, W, Der Jude Jesus und die Volker der Welt. Ein Gespriach mit Paul M.
van Buren. Mit Beitrdgen von P. M. van Buren, B. Klappert und M. Wyschogrod,
Berlin 1993

Shashar, M., Gespriche tiber Gott und die Welt, Frankfurt a. M. 1990

Siemons, M., Das Ende der Toleranz. Nicht geduldet: Die jiidische Kultur in Deutsch-
land nach dem Vertragsschluss, in: FAZ vom 28.1.2003, 33

Smith, M., On the problem of method in the study of Rabbinic Literature, JBL g2
(1973), n2f.

Stemberger, G., Einleitung in Talmud und Midrasch, Miinchen #1992



Nachwirkungen des Hohenlieds im
Pietismus am Beispiel Gottfried Arnolds
und des Reichsgrafen von Zinzendorf

Erich Geldbach

Im Jahre 1998 hat Michael Stadler im Jahrgang 3 dieser Zeitschrift einen
erhellenden Aufsatz mit dem Titel ,,Erlosende Erotik. Ethische Aspekte im
Hohenlied (S. 53-82) verdffentlicht. Die nachfolgenden Ausfithrungen ver-
stehen sich in gewisser Weise als eine Folge der Darlegungen Stadlers, weil
sie sich mit der Wirkungsgeschichte der erotischen Hinweise des Hohen-
lieds beschiftigen. Sie sind hervorgerufen worden durch eine Einladung zu
einem interdisziplindren Symposium, das im Oktober 2004 in der katho-
lischen Akademie ,,Die Wolfsburg® in Miilheim an der Ruhr im Rahmen
des Graduiertenkollegs ,,Geistliches Lied und Kirchenlied interdisziplinar®
der Johannes-Gutenberg-Universitit Mainz unter Leitung von Professor
Dr. Hermann Kurzke durchgefiithrt wurde. Etliche Kategorien der Inter-
pretation Stadlers sind in die folgende Untersuchung eingeflossen. Das
reichhaltige Quellenmaterial sowie die Uberlegungen und Interpretationen
wurden so nicht auf dem Symposium vorgetragen. Vielmehr handelt es sich
um eine neue Ausarbeitung fiir den Druck.

1. Gottfried Arnold (1666-1714)

Aufgrund einer inneren Ausdifferenzierung der pietistischen Bewegung der
Barockzeit hat man in der Forschung den Begriff des ,,radikalen Pietismus"
verwandt, um anzuzeigen, dass es neben dem kirchlichen auch den separa-
tistischen Pietismus gegeben hat. Valentin Ernst Loscher, der aufmerksame
Beobachter und Kritiker des Pietismus, hat vom orthodoxen Standpunkt
einen ,,groben“ von einem ,subtilen® Pietismus unterschieden, wenngleich
er auch betont, dass es zwischen der Bewegung insgesamt trotz aller Unter-
schiede eine innere ,,Connexion” gebe.' Mit Gottfried Arnold betreten wir
den Boden dieses radikalen Pietismus, wenngleich man gleich hinzufiigen
muss, dass die Unterscheidung Loschers in grob und subtil nicht auf das
zutreffen kann, was Arnold inhaltlich zu sagen hatte. Das ist, wie gleich ge-
zeigt werden soll, sehr subtil. Die Unterscheidung kann sich dann nur auf
das Verhiltnis zur verfassten Kirche beziehen, und hier gibt es in der Tat
bei Arnold Tendenzen, die zeigen, dass er der Kirche gegeniiber ,,radikal®-

' H. Schneider, Der radikale Pietismus im 18. Jahrhundert, in: Der Pietismus im achtzehnten
Jahrhundert. Geschichte des Pietismus Bd. 2, hg. von M. Brecht | K. Deppermann, Got-
tingen 1995, 110.

ZThG 11 (2006), 57-88, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



58 Erich Geldbach

ablehnend sein konnte. In einer seiner Schriften, ,,Erklirung vom gemei-
nen Secten-wesen, Kirchen- und Abendmahl-gehen® aus dem Jahre 1700,
hatte er den Separatismus gebilligt, ja eigentlich auch begriindet, wie der
Marburger Kirchengeschichtler Hans Schneider, einer der besten Kenner
des Pietismus, betont.> Auflerdem hatte er sich mit seiner Schrift Das Ge-
heimnis der Géttlichen Sophia, ebenfalls aus dem Jahre 1700, dazu bekannt,
dass er dem als Ketzer geltenden Schuhmacher aus Gérlitz, Jacob Béhme
(1575-1624), verwandt sein wollte. So ist es nicht verwunderlich, dass seine
Freunde entsetzt waren, als dieser glithende Brautigam Sophias dann doch
am 5. September 1701 eine Ehe einging, und zwar nicht, wie einige vermu-
teten, eine Ehe mit einer ,,geistlichen® Schwester, sondern, weil sich Nach-
kommen einstellten, eine , fleischliche” Ehe. Als er zudem wenige Monate
spéter, im Januar 1702, auch noch die Stelle als Hofprediger der Herzogin
Sophie Charlotte von Sachsen-Eisenach in Allstedt (der zeitweiligen Wir-
kungsstitte Thomas Miintzers) antrat, schien er seinen Frieden mit dem
ehemals verhassten Babel geschlossen zu haben.

Die neuere Forschung ist allerdings vorsichtig, bei Arnold von ,,Briichen®
in seiner Biographie zu sprechen, wie es betont Erich Seeberg getan hat-
te.* Seine literarische Produktion, die er im Pfarramt verfasste, zeigt wei-
ter seine Skepsis gegeniiber der Schulgelehrsamkeit und gegentiber einem
»Maulchristentum®, so dass auch in diesen Werken trotz der gewandelten
Lebensumstinden eine, vorsichtig gesagt, nicht-orthodoxe Unruhe bleibt,
die ihm die Feder fithrt. Man hat von ,,Neuformierungen derselben para-
doxen Lebensstruktur® gesprochen.*

Fiir die Rezeption des Hohenliedes tragen diese Uberlegungen wenig
aus, weil sich bei Arnold die Anspielungen auf dieses Buch der Bibel in
den Werken vor seiner Heirat finden. Arnold, der 1666 in Annaberg ge-
boren wurde, starb, erst 47jahrig, im Mai 1714 in Perleberg, wo er seit 1707
als Pfarrer und Superintendent gewirkt hatte. Er war durch Krankheit ge-
schwicht und iiberlebte die Aufregung nicht, die verursacht worden war,
als preuflische Rekrutenanwerber wihrend eines Gottesdienstes in seine
Kirche eingedrungen waren, um Konfirmanden zu rekrutieren.

L1. Zur Mystik

Es kann keine Frage sein, dass Arnold sich der Mystik verpflichtet wusste.
So sind auch die literarischen Abhingigkeiten von Macarius dem Agypter,

* A.a. 0O, 6.

3 E. Seeberg, Gottfried Arnold. In Auswahl herausgegeben, Miinchen 1934, 6, wo von drei
Briichen die Rede ist: die Hinwendung zum Pietismus unter dem Einfluss Speners, die
radikale Absage an die Welt, symbolisiert in der Niederlegung seiner Professur in Gie-
Ren und dann seine Loslésung vom Spiritualismus: ,,Und der Liebhaber der ,Sophia® hat-
te schliefflich seine ,Eva‘ gefunden und war, wie sein alter Freund Gichtel erschrocken
schrieb, ,in Kinder verfallen™,

* T. Stdhlin, Gottfried Arnolds geistliche Dichtung. Glaube und Mystik, Géttingen 1966, 23.



Nachwirkungen des Hohenlieds im Pietismus 59

der mittelalterlichen Mystik (Ruysbroek, Tauler, Thomas a Kempis, Theolo-
gia deutsch) und von Jacob Bohme, Johann Arnd und der spanischen und
franzosischen Mystik sowie des Angelus Silesius im Einzelnen nachgewie-
sen worden.” Doch was bedeutet Mystik? Ungeachtet aller Definitionsver-
suche soll hier ein Dreizeiler zur Verdeutlichung herangezogen werden:

O Du wahre Dreifalt,
Hilf uns aus dem Zweispalt
Zu der wahren Einfalt.

Das bedeutet, dass sich der Mensch als in einem Zwiespalt gefangen er-
fahrt. Er ist sich des Falls Adams schmerzlich bewusst und leidet an diesem
Siindersein unendliche Qualen. Zwischen dem So-Sein und dem Sein-Sol-
len liegen Welten. Aus diesem Riss kann nur der trinitarische Gott befrei-
en, der deshalb auch angerufen wird. Die eigentliche Befreiung liegt in der
Erfahrung der Wiedergeburt. Mystik bedeutet Erfahrungsreligion, und
die Wiedergeburt vollzieht sich in der Seele des einzelnen Menschen, im
Un-, Ur- oder Abgrund der Person. Die Erfahrung der Wiedergeburt ist
praktisch die Wiederholung von Weihnachten als Geburt des Gottessohnes
oder der gottlichen Weisheit — Sophia - in der menschlichen Seele. Das
wird bei Arnold wie eine Neuentdeckung beschrieben, die gleichzeitig eine
Art Relativierung der Rolle Marias im Heilsgeschehen einschlief3t:

Ich hab bifiher geglaubt / Maria sey allein
Die mutter meines Herrn / und ich diirfft nur vereinet /
Durch seine liebe / wie ein freund dem andern / seyn;
Bifl mir das grosseste geheimnis nun erscheinet /
Dafl Christus ist in uns mit seiner menschheit krafft /
Der fleisch in uns annimmt / gewinnt gestalt mit schmertzen
Ein lebens-wort / das uns das neue wesen schafft: ‘
So wohnt der neue mensch in Gottes tempel-hertzen /
Der gilt in Christo nur / den sieht und fithlt der geist /
Machts andern kundbahr grof3 / als aller wunder fiille /
Weil Gott im neuen leib selbst offenbahret heif3t.
So wichst diff Gottes-kind an alter in der stille /
Bif3 es zum jiingling wird / und zum vollkommnen mann.
Ach gib / o Herr / dafi ich es gantz erleben kan.®

Durch die Geburt Christi in der Seele ergeht es jedem Menschen wie Ma-
ria: Christus nimmt Fleisch und Gestalt an. Dadurch wird der Mensch vol-
lig neu gestaltet und kann mit Christus zu einem ,,vollkommenen® Mann
heranreifen. Das menschliche Herz tritt in einen unmittelbaren Verkehr
mit Gott. Diese Unmittelbarkeit kann sich sogar dahingehend duflern, dass
Christus als das Wort ,wortlos“ erfahren werden kann:

* A.a.0, 36-60.

¢ G. Arnold, Neue Gattliche Liebes-Funcken und Ausbrechende Liebes-Flammen / in fort-
gesetzten Beschreibungen der grossen Liebe Gottes in Christo JESU / dargestellet von
Gottfried Arnold, Leipzig 1700, IX.



60 Erich Geldbach

Nun aber kenn’ ich ganz genau
Des Liebsten eigne Reden,
Weil ich Thn selber zu mir schau’
Unmittelbar hintreten,
Wo ich Thn ohne Mittel hor,
Und als ein Schaf den Hirten ehr’
Mit Lieben, Folgen, Beten.

Und welche Kreatur kann auch
Mir solche Stimme schenken,
Die durch des Geistes Liebeshauch
Mir einkommt im Gedenken:
Wenn sich in meines Herzens Pfort’
Eroffnet das wortlose Wort
Den Sinn auf Thn zu lenken?”

Ganz offensichtlich ist es die Trinitit, die eine Wende im Leben des Men-
schen schafft, weshalb Arnold sie auch direkt anredet:

Dreieiniger Gott, du Licht und Leben,
Das treu fiir uns bemiihet ist:

Du wollst uns Dir, und Dich uns geben!
Ach zeige Dich uns, wie Du bist!

O Vater, zeuch uns recht von Neuem! -
O Wort, sprich uns Erlosung ein!

O Geist, laf8 uns dein Licht gedeihen!
O Liebe, laf} uns selig seyn!®

Aus diesen Worten geht das tiefe Verlangen des kreatiirlichen Menschen
hervor, der unmittelbaren Gemeinschaft mit Gott gewiirdigt zu werden.
Der trinitarische Gott wird angefleht, sich ganz dem Menschen zu geben als
Schépfer, der Neues zeugt, als Wort, das erlost und als Geist, der erleuchtet.
Offensichtlich ist aber auch, dass es die Liebe ist, die als Letztes angerufen
wird und die Vater, Wort und Geist zusammenhalt bzw. die Trinitdt abbil-
det. Ist aber erst einmal die Wiedergeburt vollzogen, hat sich also der tri-
nitarische Gott dem Menschen hingegeben, dann ist der Zustand erreicht,
der in dem Dreizeiler als ,Einfalt” bezeichnet wurde. Die Zerrissenheit,
die Spannung, ein Leben voller Eitelkeit und Prunksucht sind dann vor
den Menschen tiberwunden. Dazu aber muss die Seele ginzlich gereinigt
werden; sie muss leer sein, damit sie von Gott gefiillt werden kann. Doch ist
diese Zubereitung der menschlichen Seele fiir die Neugeburt kein Vorgang,
den der Mensch selbst einleiten konnte, sondern auch das ist ausschliefllich
Werk Gottes:

O Seele, Gott ist Licht,
Dazu man nicht kann kommen,

7 G. Arnolds Wahrer Christenspiegel, hg. von A. Knapp, Stuttgart 1862, 778.
SAa 0578,



Nachwirkungen des Hohenlieds im Pietismus 61

Wenn alle Siinden nicht,
Vollkommen weggenommen!
Drum such’ Gott selber nur durch Gott,
Das Licht im Licht, bei Kreuz und Spott,
Weil Jesus dein Versohner ist!

Diesem Appell an das Suchen Gottes kann der Stinder nur mit grofiter
Miihe nachkommen:

[...] Und gleichwohl hatt’ ich keine Kraft,
Bis Er sie selber aus mir schafft,
Mir statt der Vielheit Eines ist.

Nunmehr ist Er mir auch
Arzt und Arznei gewesen,
Und was ich sonsten brauch’
Darfich aus Ihm erlesen.
Nun frag’ ich nicht nach Kreatur; -
Stirb hin, Vernunft, Will, Fleisch, Natur! -
Gnug, dafl Er Eins und Alles ist!’

Aus dem Siinder-Dasein erlost allein Gott, der zugleich Arzt und Arznei
ist. Die Uberwindung des Kreatiirlichen miindet in die Einfalt, die als ein
Ruhen in Gott, als ein Zum-Ziel-Gekommen-Sein, beschrieben werden
kann. Freilich ist das in diesem Leben noch nicht endgiiltig, sondern ver-
langt immer neue Heilmittel seitens des Arztes und neue Hingabe seitens
des Patienten, damit das Wachsen zum vollkommenen Mannesalter sich
vollziehen kann. Auch die Dichtung hat an diesem Prozess Anteil, weshalb
es richtig ist, die Dichtung als ,,wiedergeborene” Dichtung zu bezeichnen',
dass also wahre Dichtung nur von Wiedergeborenen ausgehen kann. Ar-
nold kann daher beten: '

Tausendmal verlangte Liebe!
Komm zu mir, damit ich mich
Nur in Deinem Lieben iibe
Und getrost ergeb’ an Dich!
Ach, wie werd’ ich dann genesen,
Wenn Dein Mund mir Lieb’ einspricht,
Wenn statt Worterschalls das Wesen
Deiner Lieb’ in mir anbricht!
Lehr’ mich lieben Dich allein, —
Du, Du sollst meine Herze seyn.

In dieser Hingabe verschwindet das alte kreatiirliche Leiden, weil das Herz
bezwungen ist und deshalb schreien kann:

N

' So E.Seeberg, Gottfried Arnold, 11 und W. Nigg, Zur Einfithrung der Faksimile Ausgabe
»Das Geheimnis der géttlichen Sophia“, Stuttgart 1963, X der Arnold mit den Worten
zitiert: ,,Ich halte alles Dichten und Singen fiir unniitz, das nicht aus dem Geiste Gottes
flieit*,



62 Erich Geldbach

Liebster, Bester, Du allein
Sollst mein Hoherpriester seyn!"

1.2. Zur zentralen Stellung der Liebe bei Arnold

Es ist offensichtlich, dass die Liebe das alles umspannende Element ist. In
immer neuen Anldufen wird die Liebe Gottes zum Menschen und die Liebe
des Wiedergeborenen zu Gott beschworen:

Das ist das Heil fiir Adams Schaden;
Lieb’ ist die beste Arzenei! [...]

Geuf! diesen Balsam in mein Leben!
Durchdring’ mit deiner Feuerkraft
Mein Inn’res, Liebe mir zu geben,
Die alles todte Werk wegschafft,
Die in mir todtet arge Liiste,
Und in ein géttlich Licht ausbricht! -
O wer die reine Liebe wiif3te,
Der hungerte nach And’rem nicht!"

Oder es wird in charakteristischer Weise der Abgrund, besser: der Un-
grund der Liebe angerufen:

O Liebe sonder Grund,

Mein Leben und meine Herze!
Komm, stille mich mit Dir

In meinem Liebesschmerze,
Und leere véllig aus,

Was Dir zuwider ist:
Lass Alles weichen Dir,

Was Du nicht selber bist!

Ich werfe Dir mich hin
In Liebzerflossenheit;

Du bist mein Element
Nun und in Ewigkeit!"

Dass sich diese Liebe Gottes in der Sendung des Sohnes manifestiert, der
fir die Stinder zur Weisheit geworden ist, bleibt auch klar:

Drum, Vater, fleh’n wir um dies Leben,
Das in dem Sohn der Liebe ist:

Du wollst uns Ihn als Weisheit geben,
Darin Du selbst verkliret bist, [...]"

! Arnold, Christenspiegel, 779.
2 A.a.0.,795.
13942, 776,
ARG 782,



Nachwirkungen des Hohenlieds im Pietismus 63

Schon hier kénnen auch erotische Anklinge vernommen werden:

O du siife Lust

An der Liebesbrust!
Du erweckest wahre Freude,

Daf} ich falsche Freuden meide!
O du siife Lust

Aus der Liebesbrust!™

Bemerkenswert ist hier die Verdnderung, die durch ein Wort zum Ausdruck
kommt. Zuerst liegt der Beter ,,an“ der Liebesbrust und sodann stromt die
Liebeslust ,,aus“ der Liebesbrust. Die innige Verbindung, die hier offenbar
in Anlehnung an den Lieblingsjiinger des Johannesevangeliums zum Aus-
druck kommt, wird begleitet durch das Flehen um wahre Freude (Sg.) und
das Meiden falscher Freuden (PL.), also der Sprung aus der Vielfalt in die
Einfalt.' Zugleich ist die Verlagerung des Ortes des Beters von der Brust
Jesu an die Brust der Sophia nur ein ganz kleiner Metaphernschritt. Wenn
schon die menschlich-fleischliche Liebe den Briutigam dazu fithren kann,
dass er sein Leben fiir die Braut zu geben bereit ist, wie viel mehr gilt das fiir
die gottliche Liebe, so dass es im eschatologischen Ausblick heiflen kann:

Liebe wird sich einst,

Herr, wann Du erscheinst,
Als Besiegerin der Héllen

Herrlich vor dein Antlitz stellen.
Dir sey Preis und Stirk’

Um Dein Liebeswerk!"”

Es kann also kein Zweifel sein, dass mit Liebe alles zusammengefasst wird,
was von Gott gesagt werden kann. Weil die Liebe eine derart hervorge-
hobene Stellung einnimmt, erklirt sich nochmals, dass Gott ,wortlos* zu
Wort kommen kann. Daher kann Arnold auch um typisch mystische Tu-
genden wie Einfalt und Gelassenheit beten:

Dafd wir nur die Einfalt lieben,
Und was uns dieselbe heifit,
Mit gelass'nem Herzen iiben,
Bis Du uns verklaret ganz,
Du Liebesglanz!"*

Oder es wird an den ,frohlichen Wechsel“ gemahnt, wenn es heif3t:

Gott ist mein, und ich bin Sein;
Den Einen lieb’ ich ganz allein;

15 WA s D783

' Es gibt auf der Erde kein siifieres Leben als in Gottes Liebe zu schweben oder in Gottes
Liebesschof} zu ruhen (784).

7 Aa.0.,;786.

B AT @786



64 Erich Geldbach

Und was ich also liebe,

Das liebt auch unaussprechlich mich,
Und zieht mich mit Gewalt in sich,

Wie wenn ein Strom mich triebe.
Ja, was mich also ziehet hin,

Def8 bin ich mehr, als ich mein bin."”

Der durch die Liebe wiedergeborene Mensch ist daher nicht mehr sein ei-
gen, sondern das Eigentum des ihn liebenden Christus oder Gottes, dessen
Bild im Menschen eingebrannt ist. Die abgrundtiefe Liebe ist, wie im Ho-
henlied, mit gottlichem Wein vergleichbar:

Die tiefe der liebe dringt immer mehr ein /
Der abgrund der gnade muf8 bodenlos seyn:

So gar ist kein ende / Wohin ich mich wende /
Da quillet im hertzen der Géttliche wein.”

Es bedarf wohl keiner Beispiele mehr. Die tiber alles herausgehobene Stel-
lung der Liebe ist es, die dann auch die Grundlage bildet, sich in der Lie-
besdichtung des Hohenliedes wieder zu erkennen; denn die Liebe ist es, die
»zum centro aller pflichten eines wahren liebhabers der weif$heit“ gemacht
ist.”! Doch muss man auch in Rechnung stellen, dass die Gottesgemeine in
den zehn Jungfrauen des Gleichnisses abgebildet ist, die das Ol bereit hal-
ten sollen, um den Briutigam zu sehen. Dieses Bild hilft, die Verbindung
zum Hohenlied unmittelbar herzustellen: Die Gemeinde ist die Braut, die
sich schmiickt, um auf den Hochzeitstag zuzugehen. Da muss alle schng-
de Eigenliebe dahinten bleiben; denn diese kann nur die Seele mit leerem
Tand fiillen und davon abhalten, dass sie Jesu Liebestrieb folgt. Wenn der
falsche Trieb, auch die Parteilichkeiten, die Meinungen und der Zank iiber-
wunden sind, dann tritt die Eintracht an die Stelle und die Liebeslust bleibt
ungestort. Darum heif’t es:

Mein Name soll nur Liebe seyn;
Ihr Sinne lernet stimmen ein,
Du Mund, bekenn’ nur Lieb’!
Ihr Hinde, wirkt in Liebe nur!
Thr Fiifle, folgt der Liebesspur! -
Dann herrscht des Konigs Trieb.?

Deutlich ist, dass der ganze Mensch mit allen Sinnen, Mund, Hinden und
Fiifen beriihrt sein muss und dass das Liebesglithen der Trinitit in dem
Wiedergeborenen eine solche Antwort hervorbringt, dass allem Irdischen
abgesagt werden kann und so die wiedergeborene Seele als die reine und

L AA.0 787

* Poetische Lob- und Liebes-Spriiche von der Ewigen Weiheit / nach Anleitung Des Ho-
henliedes Salomonis: Nebst dessen Ubersetzung und Beystimmung der Alten; angefertigt
von Gottfried Arnold, 0.0., 0.]., 19.

# Vgl. unten Anm. 24, 77, Nr. 6.

2 Wie Anm. 7, 791.



Nachwirkungen des Hohenlieds im Pietismus 65

makellose Braut in Erscheinung tritt. Ihr ist das Siegel der Liebe tief einge-
prigt. Aber diese Braut ist nicht nur die einzelne Seele, sondern die Gesamt-
heit der auserwdhlten und reinen Wiedergeborenen. Damit ist die Grund-
lage geschaffen, um die volle Rezeption des Hohenliedes einzuleiten. Denn
bereits im Alten Testament ist die Verbindung bzw. der Bund Gottes mit
Israel im Bild der Braut ausgedriickt. Gleiches findet man im Neuen Tes-
tament, wenn es um die Beziehung zwischen Christus und der Gemeinde
geht. In der Mystik ist stets die geistliche Verlobung oder Vermahlung der
Seele mit dem himmlischen Brautigam zum Verstandnis der unio mystica
herangezogen worden. Mehr oder minder kann dann auch die geschlecht-
liche Erotik Gegenstand der Betrachtung bzw. der Dichtung werden. Mo-
derne Interpreten sind dann schnell geneigt, hier psychologisch zu argu-
mentieren und von einer Sublimierung des Geschlechtlichen zu sprechen,
doch ist das wohl auch eine Frage, welcher Interpretationsschemata man
sich bedient. Das Geschlechtliche, so wird man aber sagen konnen, ist das
»reale Symbol fiir die mystische Einigung“*, was um so einleuchtender ist,
als das Hohelied, also ein Buch der Bibel selbst, dazu die Anleitung bietet:

Wer ist die arme doch / die aus der schénen welt

Und ihrer freud entwich; lief} freund und giiter fahren /
Entzog sich allem dienst / der noch dem fleisch gefllt /

Und wollt sich in der still mit dem unsichtbarn paren /
Als ihrem briutigam? Es ist die keusche braut /

Def3 / der durch starcken zug magnetisch sie gezogen
Und in die wiisten brachte / und ihr sein hertz vertraut /

Der durch sein freundlich wort und einspruch sie bewogen.
Sie ists / die von der welt / als ihren drgsten feind

Sich muflt absondern / wollt sie anders jungfrau bleiben /
Und dem gefillig seyn / der sie so treulich meint.

Sie ists / die fleisch und blut miifit todten und betiuben /
Als fremdling lebend hier / die wahre biirgerschafft

Im himmel finden nur. (Anm. 20, S. 36)

1.3. Arnolds Sophiologie

Auf der Grundlage des Hohenliedes - ,oder gesang aller gesinge” - hat Ar-
nold eine Weisheitslehre, eine Sophiologie, verfasst. Anhand dieser Schrift
soll im Folgenden das soeben Dargelegte zusdtzlich untermauert werden.
Arnolds Sophiologie umfasst allerdings auch die Zeugnisse der ,,Alten” und
der Mystiker der Kirchengeschichte.* Dass er Teile der kirchlichen Tradi-
tion mit einbezieht, ist er sich als Historiker schuldig und soll vor allem die

# Seeberg, Gottfreid Arnold, 13.

* Das Geheimnif} Der Gottlichen SOPHIA oder Weifiheit / Beschrieben und Besungen von
Gottfried Arnold, Leipzig 1700. Der Einfachheit halber werden die Verweisstellen im Text
in Klammern angegeben.



66 Erich Geldbach

Wirkungsgeschichte der Bibel unterstreichen. Gegeniiber seinen Kritikern®
gibt er die Frage zu bedenken ,,0b sie sich gegen alle worte der weifSheit so
zu verwahren capabel seyn / dafl sie keinen stachel davon fiihlen solten /
welches in ewigkeit ihnen unméglich / und eben das unfehlbarste zeichen
von der Gottlichkeit dieser sache ist.“** Die Sophiologie mochte daher, weil
sie gottlichen Ursprungs ist, einen Stachel bei den Verdchtern einpflanzen;
denn ,der ewige ursprung alles guten / die Gottliche weiflheit® werde lei-
der ,,von natiirlichen menschen nicht erkannt / und dahero veriachtlich und
gering gehalten (S.1). Die schreckliche ,unerkdntnifi* unter den Men-
schen wird auf den tiefen Abfall von allem Géttlichen zuriickgefiihrt, was
zu einem falschen Leben Anlass gibt, das sich an irdischen und sinnlichen
Dingen vergniigt und gegeniiber Gott Hochmut und schnéde Verachtung
an den Tag legt. (S. 2f,, Nr. 4; S. 3, Nr. 6).”” Dazu kommt eine ,falsche weif3-
heit / welche von der schlangen listiglich in die welt und in die hertzen
der menschen eingeschoben worden.” (S. 3f., Nr. 9). Diesen Weg ist Arnold
einst selbst gegangen, hat sich dann aber von der Weisheit locken lassen
und mochte jetzt ,,nach der weilheit eigenem rath und willen auch anderen
/ die es nothig haben mochten / einige handleitung zu diesem hochtheuren
kleinod mittheilen [...]“ (S. 4, Nr. 12). In dieser sozusagen missionarischen
Absicht ist also das Werk verfasst.*®

Kann Arnold die Skeptiker und Kritiker iiberzeugen? Eigentlich ist das
unmoglich, weil sich die Sophia nur denen erschlief3t, die ihre ,aufrich-
tigen Liebhaber” sind. Der Stachel, den Arnold pflanzen will, ist die Vor-
aussetzung, dass sich Menschen der Weisheit ergeben. Daher konnte man
sagen, dass die Absicht Arnolds eher eine vorsichtige Einfithrung verlangen

#  Atheisten / Spotter / Weltweisen / Libertiner / Stoiker und Epicurer®; deren spottischer
Sinn ,verhirtet” sich ,,gegen alle anspriiche der Géttlichen weifheit® / ,,damit ihnen kein
eingedrungenes wort unruhe und nachdenken machen solle“ (Vorrede Nr. 31).

% Ebd.

¥ S.12, Nr. 4 schreibt er von natiirlicher Blindheit, Unreinigkeit und Zerstreuung des
menschlichen Herzens. Der natiirliche Mensch wird auch oft als Tier beschrieben:

»Du [= Sophia] bleibst den meisten unerkannt
Das thier / das niemals klug gewesen /
Nimt lieber erd und koth zur hand.” (S. 52).

* Vgl.z.B.S. 7,Nr. 23: ,,Ist es aber nicht wahr / o seele / die du davon noch nichts wissen wilst
/ daf du sehr offte / ja wann du genau acht darauff héttest / unauffhérlich solche zucht und
aberzeugung der Gottlichen weiflheit in deinem hertzen merckest?“ S. 8, Nr. 26: ,,Dieses
alles soll dich unwidersprechlich iiberfithren [...]" S. 10, Nr. 31: ,,Sey derowegen / geliebte
seele / nochmals treulich ersuchet / dafd du dein hertz nicht verschliessest noch verhirtest
gegen die so liebreichen lockungen der Géttlichen liebe [...]. S. 23, Nr. 33: ,Siehe / Herr /
was du mich selbst wiirklich im Geist sehen / und mit den ohren meines hertzens héren /
ja wesentlich in mir fithlen und betasten lassen / das lassest du mich andern verkiindigen
/ auff daf auch sie gemeinschafft haben an diesem grossen geheimnif} / Christo in uns.”
S.179f., Nr. 28: ,,Und auf! dieser lob-begierde entstehet unmitelbar ein gar hertzliches ver-
langen / dasjenige auch anderen anzupreisen und gemein zu machen / was einem durch
die weifiheit geschencket ist. Ein solcher richtet nicht nur selbst seine hiitte nahe bey der
weiflheit auff / sondern bringet auch seine (geistliche und leibliche) kinder unter ihren
schirm zugleich / und 1a3t sie unter dero zweigen wohnen.”



Nachwirkungen des Hohenlieds im Pietismus 67

wiirde; er aber prisentiert eine ausgefeilte Sophiologie, womit er nicht nur
die Skeptiker ansprechen will, sondern auch diejenigen, die bereits Lieb-
haber der Sophia geworden sind. Die Verinderung von der Skepsis zur
Liebhaberei wird von Arnold erotisch als eine ,hochheilige schwingerung®
beschrieben, aus der ,herrliche friichte und geburten hervorgehen (S. 20,
Nr. 25). Die Liebhaber andererseits werden tiefer in die Geheimnisse einge-
fithrt und bringen so neue Friichte hervor.

Es kann fiir Arnold kein Zweifel aufkommen, dass die ,ersten wahren
Christen®, denen er in seinem Werk Die Erste Liebe nachgegangen ist, die
Weisheit Gottes besessen haben und als eine Wolke der Zeugen ,,den eini-
gen lebendigen quell aller seeligkeit gefunden und gebraucht“ (S. 21, Nr. 28).
Dieser Weisheitsquell ist ,ein geistliches selbs-stindiges Gottliches und
himmlisches wesen® (S. 30f., Nr. 5 und Nr. 6) und ist ,h6her als alle eng-
lischen und menschlichen geister”. Die Weisheit ist ein heller Strahl Gottes,
eine hell leuchtende Klarheit und Kraft, ,.die von dem auge seiner ewigkeit
unmittelbar ausgehe” (S. 31, Nr. 7). Es wire allerdings eine ,hochststraff-
bare ldsterung", wollte man die Sophia als eine Person auflerhalb der Drei-
einigkeit ansehen oder gar neue Gétter erfinden.

Hier gerit Arnold auf schwieriges systematisch-theologisches Terrain,
weil er einmal erkldren muss, dass die Sophia ein selbstindiges Wesen ist,
andererseits aber darauf zu achten hat, dass sie neben Jesus keine Selbstin-
digkeit haben darf. Weil in Christus alle Fiille der Weisheit wohnt, erkennt
die Seele in der Gemeinschaft mit Christus, ,daf} der Geist Jesu / und der
Geist der Weiflheit nicht zwey unterschiedene Geister seyn / sondern ein
einiger Geist / und ein unzertrennliches wesen” [...]. Daher ist die Beschif-
tigung mit der Weisheit keine Distraktion von Jesus. Eher ist es umgekehrt:
Nachdem eine Seele ,.eine geraume zeit in der vereinigung / und dem umb-
gang mit dem Herrn Jesu treu gewesen® (S. 35, Nr. 4), ereignet sich eine hel-
lere Erkenntnis, ,,darinnen die sonderbaren wiirckungen und gaben nicht
eben Christo / sondern der weiflheit zugeschrieben werden.“ Dass Arnold
hier vorsichtig sein muss, erhellt der Nachsatz des soeben zitierten Satzes:
»0b es schon indessen gar nicht unrecht ist / eben dieselbe auch dem Herrn
Jesu beyzulegen [...]“ (S. 36, Nr. 6).

Was aber ist das Neue, das Sophia bringt? Arnold greift hier auf die zu-
erst von Joachim von Fiore (ca. 1130-1202) entwickelte Drei-Reiche-Lehre
zurtick: Die Seele hat zuerst die Kraft des Vaters im Gesetz gespiirt, sodann
in Bufle im Reich der Liebe Jesu gestanden. Jetzt aber wird ein neuer perio-
dus eroffnet: das Zeitalter der Geistes.

»Sodann ergreifet uns Sophia gleichsam noch genauer / und bringet ihr liu-
terndes und scharff-reinigendes feuer in die seele / machet den geistlichen Tem-
pelbau des neuen krafft-leibes auff der menschheit Jesu / welcher in der seele
nach allen geburts-Schmertzen und wehen im fleisch kommen war / vollends
aufl / setzt ihr feuer und heerd mitten drein / und machet anstalt zur wesent-
lichen niederkunfft des H. Geistes / und zu dessen grossen und vollendenden
reiche im geist des menschen® (S. 36, Nr. 7).



68 Erich Geldbach

Durch die Herabkunft des Heiligen Geistes bricht das ,,Dritte Reich“ nach
dem Reich des Vaters und dem Reich des Sohnes an. Es bedarf jetzt keines
Umwegs mehr iiber das Gesetz wie im ersten Reich, oder iiber die Bufle wie
im zweiten Reich, sondern es kann die Seele in unmittelbare Kommuni-
kation mit Gott treten, sofern die noch zarte und neue Menschheit durch
das Feuer und Licht der Sophia gestarkt wird, ,dafl die seele mit ihren ge-
miiths-augen gleichsam eine feurige burg / einen brennenden busch / und
das Allerheiligste in sich selbst erblicket / darinnen Gottes name Jehovah
Jesus im Geist wohnet / und sich zu vollkommnen sieg wesentlich hervor
thut® (S. 36, Nr. 8).

Damit wird nicht nur ein Stufenchristentum propagiert, sondern die
Bilder tiberschlagen sich auch: Die Wiedergeburt wird vollendet durch die
Begegnung mit der Sophia, durch die der HI. Geist erst eigentlich seine rei-
nigende und heiligende Kraft zur Vervollkommnung der Seele zur Anwen-
dung bringen kann. In der Seele geschieht die Geburt der zweiten Person
der Trinitdt im Geist, deren Name mit Jehovah wiedergegeben wird. Das
Ziel der Einpflanzung dieses ,,Jehovah Jesus® in der wiedergeborenen Seele
ist die ,,herwiederbringung der verlohrenen paradisischen reinigkeit und
vollkommenheit® (S. 39, Nr. 1). Mit dem zentralen Gedanken der ,,Herwie-
derbringung" betritt man einen Bereich, in dem ,,der grobe irrdische* thier-
mensch ,nichts zu schaffen hat” (S. 40, Nr. 1). Es geht nimlich darum, dass
im paradiesischen Zustand die Teilung in Mann und Frau nicht bestand,
also die Androgynie herrschte. Andererseits hat sich der Sohn Gottes im
Fleisch als Mann geoffenbart. Die gottliche Weisheit aber wird in der Hei-
ligen Schrift ,,unter dem bilde eines weibes / einer jungfrau / braut / mut-
ter / pflegerin / lehrmeisterin / u.s. w. vorgestellt”. Dazu kommt, dass der
HI Geist ,,im Ebreischen als im weiblichen geschlecht beschrieben wird“
(S. 40f,, Nr.3-7). Daraus folgert Arnold, dass die ewige Weisheit weder
Manns- noch Weibsgeschlecht habe, sondern ,.eine vollkémmliche reine
jungfrau sey* (S. 42, Nr. 10).

Diese Sophia war einst dem Adam als ein Same seiner geistlichen Geburt
vermihlt, weil Gott sie mit seinem ,,lebendigen geist oder othem® eingebla-
sen hatte, so dass sie in Adam wohnte (S. 52, Nr. 8). Adam stand in der al-
lerinnigsten Harmonie mit Sophia und erlebte sie ,,als ein siisses lust-spiel /
und lauter wonne“ (S. 149, Nr. 3). Da Adam aber seiner fleischlichen Begier-
de nachgab, wurde die himmlische Sophia von ihm geschieden und ihm im
Schlaf eine fleischliche Eva aus seiner Rippe gebaut (S. 43, Nr. 12f.). Dadurch
verlor Adam die weiblichen Eigenschaften und behielt nur die ménnlichen.
Um dies wieder riickgingig zu machen, um also die Méglichkeit des andro-
gynen, paradiesischen Zustands wiederherzustellen - also die ,,Herwieder-
bringung® zu erreichen -, fithrte der Messias im weiblichen Geschlecht der
Maria den médnnlichen Teil ,wieder in den leib des jungfriulichen weibes
ein / ob er gleich selbst in sich das jungfriuliche bild trug” (S. 43, Nr. 14). So
wird also die minnliche und weibliche Kraft wieder zusammengefiihrt in
ein Bild und Wesen. Die Erlosung durch Christus ist letztlich eine Wieder-



Nachwirkungen des Hohenlieds im Pietismus 69

herstellung des androgynen Urbildes des Menschen: Aus der Zweiheit der
Geschlechter und dem Absinken in die tierische Leiblichkeit wird wieder
die urspriingliche englische Geistleiblichkeit der ,,médnnlichen Jungfrau®
Adam durch das jungfriuliche Bild des Messias.” Daher ist die Sophia ein
ewiger ,gegenwurfl“ der Liebe Gottes, die sich in ihr spiegelt. Streng ge-
nommen hat die Sophia auch keine ,.eigenheit”, sondern ist von allem frei,
was nicht der Liebe Gottes entspricht (S. 35, Nr. 21). Mit dem androgynen
Zustand als Ziel der Einwohnung der Sophia ist nicht nur das Dritte Reich
des Geistes erreicht, sondern auch der urspriingliche Zustand vor dem Siin-
denfall. Das ,,siiffe Lustspiel kann wieder in Reinheit beginnen.

Die Sophia ist nicht fern von jedem Menschen, ja ,fast niher als du dir
selbst bist™ (S. 51, Nr. 2). Sie will wieder ihr Leben, was sie vormals in Adam
hatte, bei allen Menschen nehmen, d.h. auf ,ihren uralten thron-sitzen®
Platz nehmen (S. 53, Nr. 10). Daher lockt sie auf viele Weisen, um Besuchung
zu machen. Es kommt zu einer Teilung der Menschheit in ,,2 hauffen oder
partheyen™ der grofite widerstrebt der Weisheit, der kleinere ist ihr gehor-
sam (S. 57, Nr. 1). Erforderlich aber ist ,ein fihiges und geschicktes hertz"
(S. 58, Nr. 8). Nur ein neugeborener, reiner Geist, ein reines, von allen nie-
deren Dingen befreites Herz ,,kan sich mit diesem allersubtilesten lauters-
ten wesen vereinigen und vertragen® (S. 58 f.,, Nr. 8; 11). Dann ist ,,Himmel
auf Erden® (S. 155, Nr. 1). Bei der geringsten Verleugnung seiner selbst kann
der Mensch erwarten, dass ihm das edle ,liebes-wesen® begierig helfen will
»und ihn zu kiissen in seiner seele” (S. 60, Nr. 15). Allerdings setzt das auch
geistliche Kampfe in den Menschen frei; denn die Liebe ist verbunden mit
~ernstlichen buhlen®, so dass ein ,briinstiges verlangen®, die Weisheit zur
Braut zu begehren, gefordert ist. (S. 61, Nr. 17). Der Glaube und das Gebet
sind nach Arnold das grofle Gut, das die heftige Liebe und das entbrannte,
briinstige Herz gegeniiber der Sophia entstehen ldsst. Ein reines Herz, ein
keuscher Leib und die Aufrichtigkeit sind Voraussetzungen fiir den Besuch
Sophias (S. 65, Nr. 7£.)*, dem der Gehorsam ihr gegeniiber folgt. Dann

* Hier ist die Nihe zu Jacob Bohme deutlich, wie man an folgender Passage erkennen kann:
»Als nun Adam und sein Weib hatten von der irdischen Frucht gessen / schimeten sie sich
vor einander: denn sie wurden gewahr der thierischen Glider ihres Leibes Fortpflanzung
[...] Alhier sehen wir klar / und greifen es ja / daft GOtt im Anfang nicht eine solche
Bildnif mit thierischen Glidern zur Fortpflanzung geschaffen: denn was GOtt schaffet
zur Ewigkeit, davor ist keine Scham [...] Und ist an diesem Orte nichts greiflichers / als
dafl man sihet und erkennet / daf8 Adam vorm Schlaffe vor seinem Weibe keine thierische
Gestalt gehabt hat: denn er war weder Weib noch Mann / sondern eine Jungfrau ohne
thierische Gestalt; Er hatte keine Scham und Briiste / er durfte sie auch nicht: er hitte
geboren in Liebe der Zucht / ohne Wehe oder Eréffnung seines Leibes / eine Jungfrau wie
er war; und wire moglich gewesen / daf das ganze Heer der Englischen Menschen wire
aus dem Brunnen aus einem ausgegangen / wie bey den Engeln / so er in der Versuchung
wiire bestanden. Gleichwie sie durch einen Menschen sind alle erloset worden.” In: Von
den drey Principien Gottlichen Wesens c. 17, § 83-85, S. 599 f.

Vgl. auch S. 80, Nr. 17: ,,Aber mit keiner seele verbindet sie sich vertraulich und ergibt sich
ein / als die von aller befleckung nicht allein des fleisches / sondern auch des geistes sich
wiircklich immerdar enthalt.

30



70 Erich Geldbach

kann das Ziel erreicht werden: ,,Ihre gebote zielen lauterlich auff die so lang
gewiinschte herwiederbringung der verfallenen menschen / und auff die
neue schopfung / welche sie bey freywilligem gehorsam / und dem aller-
angenehmsten liebeszwang bey denen auszuwircken suchet / die sich dazu
gutwillig bequemen.” (S. 72, Nr. 18).

Die Sophia hat verschiedene Wirk- und Erscheinungsweisen: Sie kann wie
ein , liecht-strahlendes auge” wirken, das die finsteren Schlupfwinkel des un-
treuen Herzens durchschiefit und alles Verborgene ans Licht bringt oder sie
kann wie eine siifle Mutter mit einem unverstindigen Kind umgehen oder
im Gemiit wie eine geschmiickte Konigstochter erscheinen (S. 74, Nr. 24), und
sie kann schliefilich ,unter dem bilde von einem reinigungs- oder schmelt-
zungs-feuer vorgestellt“ werden (S. 165, Nr. 11), das alles Verderbliche in der
Tiefe des Menschen ausriuchert, so dass dann das von Sophia eingepflanzte
Gold - die weisheitliche Herrlichkeit - zum Vorschein kommt.

Auf Seiten des Menschen ist die Antwort auf Sophia ,die briinstige
liebes-begierde allein [...] Sie ldsset einem in diese reine braut verliebtem
gemiithe keine ruhe [...]“ (8. 77, Nr. 7) Es gilt, ,mit Sophia in liebes-gemein-
schafft stehen“. Wem sie nur einen Blick schenkt, bei dem ist die falsche
Liebe zu Kreaturen bald vergessen (S. 78, Nr. 11). Umgekehrt gilt, wer einen
Geschmack von der Herzlichkeit dieser Brau Sophia genossen hat, ,dem
wird das andere alles zu eckel und koth“ (S. 8o, Nr. 18). Stattdessen stellen
die verliebten Gemiiter der Sophia nach und diese lisst die Geister ,in ihr
geheimes zimmer zu sich eingehen®, damit sie dort mehr entdecken diirfen
(S. 95, Nr. 1). Es folgt eine nichste Stufe der Liuterung ,durch ein geistli-
ches empfindliches liuterungs-feuer in der seelen, was man fiihlt, denn es
ist wie eine umschmelzende und abbrennende Fackel ,,der scharffrichten-
den weifSheit®, die man aushalten muss (S. 97, Nr. 8). Dann kommt es end-
lich zur ,,offenbarung und ausgeburt der neuen creatur / wo zu die weiflheit
als die einig wahren mutter ihr bestes beytriget.“ Darauf ndhrt sie die neue
Kreatur ,,biff daff Christus nach seiner reinen menschheit im hertzen ge-
staltet wird.“ (S. 98, Nr. 11) So wird das Bild Gottes im Menschen wieder
hergestellt. Zusammenfassend sagt Arnold:

»Diese [= Sophia] erzeuget nach ihrem eigenen bildnif / welches Gottes
Bild ist / auf3 ihrem jungfraulichen saamen und leibe geistliche und himm-
lische kinder / und neue creaturen / in denen sie so dann die verlohrne ein-
heit der Gottlichen Natur nach aller weiSheit und heiligkeit Gottes wieder-
um eingebieret und offenbahret (S 100, Nr. 17). Die Neugeborenen sehnen
sich alsbald ,nach dero liebes-brust® (S. 105, Nr. 1). Reifen kann die neue
Kreatur nur durch ,,den himmlischen reinen nahrungs-safft / und lebens-
thau der weifsheit, um zum reifen Alter zu gelangen (a.a.O. Nr. 3). So ruft
Arnold aus: ,Wie sollte man die wolliiste und niedlichkeiten dieser grossen
thron-fiirstin allenthalben preisen und ausrufen [...]!" (S. 106, Nr. 6). Das
Liebeswerben der Sophia und ihre liuterndes Feuer sowie ihre alles Bose
verzehrende Einwohnung fithrt zur Neugeburt und zum wonnigen Genuss
des himmlischen Liebestrankes aus den Briisten der Sophia.



Nachwirkungen des Hohenlieds im Pietismus il
1.4. Zusammenfassung

Es lassen sich deutlich zwei Stufen im Heilsprozess unterscheiden: Zuerst
kommt es auf die neue Geburt an, die auch als ,,Durchbruch® der ,,bruns-
tigen liebe def Vatters durch Christum in dem H. Geist” bezeichnet wird.
Ist dieser Durchbruch geschafft, dann setzt die ,Herwiederbringung” ein;
denn es ,,beginnet der feurige strom der ewigen liebes-krafft auff dem flam-
menden gottlichen hertzen in den neuen gewissen Geist / und in das neue
geschaffene hertz des menschen einzufliessen / [...] Also dass nunmehro
eine stetige communication und gemeinschafftlicher einfluf} der liebe und
des lebens vorgehet / welches beydes denn wiederum in das hertz Gottes zu-
rick gehet / und der mensch also ewig mit Gott verbunden bleibet“ (S. 174,
Nr. 13). Der damit gegebene eschatologische Ausblick ist sozusagen die drit-
te Stufe des Prozesses, wenn der paradiesische Zustand vollendet sein wird.
Er beginnt schon in diesem Leben, wenn der Liebende alles aufgibt, was
der Jungfrau Sophia entgegensteht, aber das ist nur schwer moglich, so dass
tiber dem gesamten Leben die Sehnsucht nach der letzten Erfiillung steht.

Das Ziel der endgiiltig-eschatologischen geistlichen Verméhlung mit So-
phia ist eigentlich zu unaussprechlich groff; es kann nur mit ,,Englischen
zungen” beschrieben werden, wenn die eigentliche Vermihlung bei der
ginzlichen Vollendung kommen wird. Jetzt, im Erdenleben, geniefit der
Dichter nur den ersten Vorgeschmack: ,,DefSwegen sie auch nur einige ge-
heime liebes-blicke / kiisse / und andere erquickliche bezeigungen solchen
bewidhrten freunden / und reinen jungsfraulichen Liebes-geistern als ge-
wisse unterpfander zu theil werden ldsset” (S. 112, Nr. 7). Aber bereits diese
siiffien Strahlen ihrer Liebe und der allererste Kuss sind so ,,durchdringend
/ dafd sie den seelen-Geist in unbeschreibliche wonne setzen® (S. 113, Nr. 8).
Alle Wollust der Jugend ist nichts gegen diese himmlische ,ergetzung®. Di-
ese wird umschrieben mit ,,siifler Entziickung”®, ,Versenkung aller Sinne in
die Liebesfluten® (a, a. O., Nr. 9), ,unbetriibter Friede®. Sophia lisst dem Ge-
spielen alle Freiheit, sie zu genieflen ,,und sich mit ihren lebens-balsam zu
versorgen / so viel man will. Man darff sich dann getrost an ihre brust legen
/ und saugen bif} zur sattigung / und alle ihre reinen kriftte stehen offen /
sie im paradisischen liebes-spiel in sich zu ziehen. In ihrer gantzen bey-
wohnung ist reine wollust. Nimmermehr kann eine irdische braut einem
manne geschmiickter / keuscher / ziichtiger und anmuthiger vorkommen
/ als diese hochgelobte junigfrau“ (S. 113, Nr. 10f.). Und so fleht der Liebes-
trunkene: ,,O reine wollust / komme und besuche die deinigen noch 6ffter
/ und laB es ferner an deinen liebes-reitzungen nicht fehlen!“ (S. 113, Nr. 12).
Sophia wird angefleht, sie solle den Geist entziinden ,,und verwunde mit
ihrem hitzigen liebes-pfeil das innerste so gar tieff: dafl ihm alle andere
liebe wiircklich gantz benommen werde / und er mit ihr allein der liebe zu
pflegen suche” (S. 120, Nr. 33).

Arnold muss schon bei der Beschreibung des ,Vorgeschmacks” zu ge-
wagten, dem Hohenlied entlehnten erotischen Bildern greifen. Die endgiil-



72 Erich Geldbach

tige Vollendung muss man sich dann noch gesteigerter vorstellen, wozu
freilich keine anderen Metaphern mehr herangezogen werden konnen, weil
man dazu auf die Engelsprache zuriickgreifen miisste. Man kann aber fest-
halten, dass dieser Zustand die ,reine [d.h. geheiligte] Wollust“ ist, so dass
wohl auch die ,,Engelsprache” sich der erotischen Bilder bedienen muss.

1.5. Arnold als visiondrer Schriftsteller und als Ausleger des Hohenliedes

Arnold hat seine Sophiologie nicht nur geschrieben als rechtfertigendes
Werk dieser Mystik, sondern er gibt an, das Buch unter Anleitung der So-
phia verfasst zu haben. Es ist ihm ,in die feder geflossen® (Vorrede, Nr. 8).
Entscheidend ist wohl das Erlebnis, dass Sophia ihm in einer Vision er-
schien und er die Frage stellte ,Woher kommt mir das, dafl meines Herrn
Braut und Mutter zu mir kommt?“ Auf diese Frage erhilt er keine direkte
Antwort. Vielmehr neigte sich Sophia zu ihm, ,.driickte ihn an sich und gab
ihm einen Kuff“. Was im Hohenlied nur Erwartung ist - ,.er kiisse mich mit
dem Kusse seines Mundes®“ -, ist bei Arnold in Erfiillung gegangen. Daher
schreibt er das Buch, muss aber immer wieder die Erfahrung machen, dass
alle Worte nicht das addquat zum Ausdruck bringen kénnen, was er eigent-
lich sagen will. Die unmittelbare, ,wortlose” Begegnung durch den Kuf3
scheint sich einer worthaften Beschreibung zu entziehen, weshalb Arnold
schliellich zu dem Mittel der Poesie greift und ,,Poetische Lob- und Liebes-
Spriiche / von der Ewigen Weiflheit / nach Anleitung Des Hohenlieds Salo-
monis® verfasst, die er nach dem Sophia-Buch veroffentlichte.

Weil die Weisheit ,,von Ewigkeit gebildet [...], vor dem Ursprung der Welt”
war und weil sie vor Gott allezeit spielte (vgl. Spriiche Salomos 8,22-31), ist
sie wie Jesus Schopfungsmittlerin; in ihr offenbart Gott den Glanz seines
Wesens wie in dem Menschgewordenen.” Die Jungfrau Sophia ist auch die
Neuschopferin, weil sie zu der Wiedergeburt dringt und damit das Tor zum
Paradies erschliefit. Unter dieser Pramisse legt er das Hohelied in seiner Poe-
sie aus. Das Hohelied kann nach der Vorrede zu seinen poetischen Lob- und
Liebesspriichen nur verstehen, wer durch ,die“ Geistin — im Hebréischen
ist der Geist weiblich, wie Arnold in Erinnerung bringt — wiedergeboren ist
und sich nicht mehr im Jiinglingsalter des Glaubens befindet. Im Prozess
der Heiligung muss der Leser vorangeschritten sein, weil er keine ,,Milch®,
sondern ,feste Speise” dargeboten bekommt. Bei ungeniigendem Reifegrad
sollte man von dem Lesen des Buches Abstand nehmen.

Arnold erklirt, wie er es in seiner Unparteyischen kirchen- und ketzer-
historie ausfithrlich nachgewiesen hat, dass unverstandige Lehrer der Kir-
che sich dieser Texte bemichtigt hitten. Da war aber die sichtbare Kirche
aus der Braut Christi schon zu einer ,,stinkenden Hure® geworden, so dass

3§, 24f. Nr. 4: ,Also ist nun die weiffheit allerdings ein ewiges wesen / welches vor allen
sichtbaren und unsichtbaren creaturen mit der hochheiligen Drey-Einigkeit gleich ewig
gewest / und auch in alle ewigkeit bleiben wird.“



Nachwirkungen des Hohenlieds im Pietismus 73

bei der Auslegung des Hohenliedes nichts anderes als nur ungereimtes
Zeug an den Tag kommen konnte. Freche Menschenweisheit kann nach
Meinung Arnolds nicht erkennen kénnen, dass es sich bei den Beschrei-
bungen des Hohenliedes um eine Ehe des Geistes mit Geist ,,in und zu einer
innigen einigkeit und reiner liebe ohne alle eiffersucht® handelt (Nr. 24).
Arnolds Dichtungen sind ,,aus dem iiberfluf} des hertzens ausgebrochene
gedanken / andachten oder gesdnge® (Nr. 28). Wenn Leser die ,heiligen
expressiones von den Gottlichen liebes-umgang auft muthwillen oder un-
ziemliche gedanken ziehen / wiirden sie ihr urtheil alleine tragen miissen”
(Nr. 31). Andere warnt er, ,dass sie des honigs nicht zu viel nehmen / oder
diese liebliche lockungen der Géttlichen liebe vor das eintzige werck im
Christenthum ansehen.” Man soll also wahlerisch-kritisch, je nach dem
Reifegrad des Glaubens, mit den Gesidngen umgehen. Man sollte auch nie
vergessen, dass das Christentum kein stetiges Lustspiel oder Kurzweil, son-
dern dass es zuvorderst wachsamer Kampf ist.

Unziemliche Gedanken kénnten schon aufkommen, weil Arnold hiufig
als das ,,Ich seiner Gedichte zugleich die Braut ist, die sich dem Brautigam
Christus hingibt. Dann wiire dies eine homoerotische Konstellation. Aber
dasist nach dem oben Gesagten deshalb auszuschlielen, weil es letztlich um
die Androgynie geht. Dennoch singt der Dichter mit Blick auf Christus:

Meine lieb / mein schatz / mein brautigam / ich lege mich in deinen schoos /
Ich dring mich in dein hertz hinein / du wirst mich nimmer von dir lof /

Ich will von dir geschwingert seyn / gib mir das siisse pfand der ehe /
Daraus ich weifd / dass du mit mir und ich mit dir vermihlet stehe (S. 28).

Die Bilder gehen offenbar durcheinander, wie man an den folgenden Stro-
phen erkennen kann, die zusatzliche Vokabeln der Mystik (Gelassenheit,
Ruhe) verwenden:

Da liegt sie [die Braut = Arnold] in stiller gelassenheit nieder
Vertrauet die neuen und himmlischen glieder /

So bald sie von kiissen und fassen ermiidet /
Alleine dem der sie mit liebe beschiittet.

Dann schlifet die braut und der briutigam wachet /
Der ihr so gesicherte ruhe gemachet:

Dann wartet er seiner verliebten gespielen /
Sein auge mag auff ihr erwachen nur zielen.

Da wird ich [= Jesus] ihr meine einfliisse schicken,
Sie wird an mein hertze die liebes-brust driicken:

Wir werden uns halsen / wir werden uns kiissen /
Die siisse vermengen wird liebe aufigiessen (S. 34)

Wird aber Sophia angeredet, erscheinen die Bilder eindeutiger:

O schénheit selbst / o rein erkanntes bild /
Unschétzbar-theurer schatz!



74 Erich Geldbach

O jungfrau gantz mit reinigkeit erfiillt /
Ohn allen gegensatz! [...]
Daf ich nicht seh / wer dich nicht lieben wollt /
Du braut im feyer-kleid!
Difd sag ich kurtz: du wirst die schonste bleiben /
Nichts kann den rum erreichen:
Dein glantz muf} doch den heuchel-schein vertreiben [...] (S. 43).

Dann tritt das Erotische voll in das Blickfeld:

Hier schmieg ich mich / o weifSheits quell /
An deiner liebe briiste /

Die mir ganz unbetriibt und hell
Einflossen Himmels-liiste

Der unerschaffnen lieblichkeit
Die nur ein reines hertz erfreut.

Hier schmeck ich deine siissigkeit
Wenn sich der mund anleget [...]
Ich saug getrost / ich ziehe scharff /
Und trinck so viel ich nur bedarff
Von reinen Himmels-nectar-fliissen,
Die meine menschheit gantz durchstissen.

[...] Und wenn ich satt getrunken hab /
Daf3 sich der matte geist erlab /
So spiel ich / wie ein kind mag schertzen
Und kann die zarten brunnen hertzen (S. 47).

Die Briiste werden nach der Vorlage des Hohenlieds in verschiedenen Bil-
dern beschrieben: Bald sind die ein klarer Bronn, bald ein weiches Bett,
bald ein Gewiirz- und Weihrauchhiigel, bald ein heller Tugendspiegel. Sie
kénnen auch als Apfelbaum, als begriinter Garten oder als wasserreiche
Fliisse beschrieben werden:

Sie starren voller krafft vor mir /
Und mochten vor begierd zerspringen /
Mir leben und genug zu bringen.

Dann wieder sind sie wie ein Weinberg, der die reifsten Trauben und den
lieblichsten Wein hervorbringt:

Daf ich davon offt wie trunken /
Und gar im liebes-meer versuncken (S. 48).

Die Trunkenheit, die ja auch in der Pfingstgeschichte (Apg 2) eine Rolle
spielt, wird von Arnold immer wieder bemiiht, um das Unaussprechliche
zur Sprache zu bringen:

Wenn die seele sich befindet
In des brautgams keller stehn /
Wird sie als vom wein entziindet
Jauchzens voll einher zugehn:



Nachwirkungen des Hohenlieds im Pietismus )

Daf ihr leib und gantzer Geist
Truncken und entziicket heifit (S. 58).

Der Mund ist nicht nur fiir die Liebeskiisse wichtig, sondern es flieflen auch
Lebenssifte von Sophia in den Dichter iiber:

Sollte nicht der siisse kuf3
Schencken einen honig-fluss? (S. 59)

Oder Arnold singt:

O rosen-mund / komm / kiisse mich /
Flof3 deine lebens-siffte

Unmittelbar und siissiglich
In die verschmachteten kriffte.

Ihr nectar-lippen thut euch auff/
Und lasst dem balsam seinen lauff/ [...]

Nun aber hast du meine braut
So reichlich mich gelabet:

Dein mund hat mir sein hertz vertraut /
Dein einfluff mich begabet [...] (S. 49).

Der Honig oder Zucker, der Balsam oder auch die Salbung, die so von der
Jungfrau Sophia auf den liebenden Verehrer iibergehen, werden dann auch
als Lehre gedeutet, in die der Gekiisste immer tiefer eindringen will, bis er
alles weif3. Von Sophia ist der Eingeweihte véllig gefangen:

Holdseligs lieb /
O weifheit / meine ruh!
Wie st empfindlich ist dein trieb /
Wenn ich mit dir / o freundin / freundlich thu!
Da find ich / daf3 nichts schoners ist / als du:
Dein blick durchsiifit mir marck und bein und hertze /
Ich weiff so dann von nichts / als liebes-spiel und schertze.
So Gottlich-reine bistu mir!
Ich wire wohl das gribste thier /
Wenn nicht dein umgang mir vor allen wohlgefiel /
Und deine reinigkeit wir meiner liebe ziel.
Wirstu mir doch
Vom Vater immer noch
Als braut zur ehe beygelegt /
So dafl mein hertz sich kithnlich dir in deine siissen arme leget.
Da treibt mich deiner schénheit trieb
Zu lauter lieb (S. 711.).

Weil Sophia dem Liebhaber keine Geheimnisse der Liebe vorenthalt, kann
Arnold auch hier den ,frohlichen Wechsel“ besingen und endet mit einer
fiktiven Frage:

So ist mir Sophia zu liebsten erwehlt /
Die eine / die reine /



76 Erich Geldbach

Die mir kein geheimnis der liebe verhilt.
Ich will dich in mich
Nun bringen / mein Ich!
Sagt was mir bey meiner vollkommenen fehlt? (S. 76)

Unter der Uberschrift ,Die himmlische tauben-gesellschafft“ dichtet Ar-
nold in Anlehnung an Hoheslied 1,15 und 2,9:

Komm / tauben-gatte / reinste lust /
Komm, unser bette bliithet!

Weil du mir reichst der weiflheit-brust /
Da mein mund nahrung sihet.

Du lockkst mich wie ein liebes reh /
Daf ich nur seiner spur nachgeh /

Wie dein magnet mich ziehet.

Hier bin ich schwingre [oder fiille] meinen Geist
Mit Paradises-leben / [...]

O hitz’ge lust / o keusches bett
Darinn mein lieb mich findet 7

Und da mein Geist mich um die wett
Umbhalsend kriifftig bindet:

Bis mich dein licht-leib gantz umringt /
Und als ein meer in sich verschlingt /

Daf falsche lieb verschwindet.

Auch reine taub / wie schwebst du doch
Ob meinem Geist mit freuden!
Du kannst der siissen ehe joch
Nun zwischen uns bereiten:
Drum gibst du dich / drum dringst du ein /
Mein Geist will nur durchflossen seyn
Von dir / dein spiel zu leiden (S. 77£.).

2. Zinzendorf (1700-1760)

Eine der wohl umstrittensten Gestalten der neueren Kirchengeschichte ist
zweifellos der Reichsgraf Nikolaus Ludwig von Zinzendorf und Pottendorf,
der spiter als Arnold gelebt hat, aber auch zu den Pietisten gezdhlt wird.
Allerdings hat er selbst sich in deren Nihe nicht ganz so wohl gefiihlt, wie
die Lehrbiicher der Kirchengeschichte nahe legen. In Halle, wo er die Schu-
le bei August Hermann Francke (1663-1727) besuchte, ging es ihm zu eng
zu: Wo die Pietisten gehen, da tanzen wir, konnte er den Unterschied auf
den Punkt bringen. O. Pfister hat allerdings im Blick auf unser Thema dem
Grafen ein vernichtendes Urteil ausgestellt: Er habe, schrieb Pfister in sei-
nem als ,,psychoanalytische Studie ausgegebenen Werk Die Frommigkeit
des Grafen Ludwig von Zinzendorf (1910; “1925) ,die Religion auf das Hiss-
lichste sexualisiert®. Er spricht von ,erotischen Ausschweifungen®, von ,,ro-



Nachwirkungen des Hohenlieds im Pietismus 57

hesten Perversititen ohne die leiseste Sublimierung®. Solche Urteile bezie-
hen sich insbesondere auf die sog. ,,Sichtungszeit®, als der Graf aus Sachsen
ausgewiesen war und er bei dem Grafen von Ysenburg-Biidingen, der 1712
in einem Toleranzedikt ,jedermann vollkommene Gewissens-Freyheit* ge-
wihrte, einen Unterschlupf fand und die Siedlung Herrnhaag entstand. Fiir
den schon erwidhnten Marburger Kirchenhistoriker Hans Schneider ist die-
se Wetterauer Zeit (1736-1750) gekennzeichnet durch ,,héchste Bliite“ und
zugleich ,,schwerste innere Gefihrdung®. Es sei fiir Zinzendorf ,die Zeit
der grofiten Erfolge, aber auch der heftigsten Anfeindungen®.

Zinzendorfs Erneuerungsbewegung, die ausgelost wurde, weil sich Glau-
bensfliichtlinge aus Méhren auf seinem Gut bei Bertelsdorf am Hutberg
ansiedelten und sich daraus die Herrnhuter Briidergemeine entwickelte,
hatte besondere Erfolge durch neue Sozialformen, durch einen geregelten
Tagesablauf, durch neue Seelsorgepraktiken, durch die Losungen, die jeden
Tag unter ein Bibelwort stellten, durch eine 6kumenische Weite und durch
groflen missionarischen Tatendrang. Dieser Tatendrang wird von einem
Bewusstsein gespeist, das der Graf in die Worte fasste:

So dafi klar in die augen fillt,
zwey religionen sind in der welt;
denn man ist entweder ein Atheiste
oder ein wahrer und selger Christe
vom fels gehaun.*

Auflerdem wird eine neue Frommigkeit entfaltet, die sich aus der Liebe zum
Heiland speist: Zinzendorf hatte nur eine Passion, das ist Er, nur Er, und
so sucht er die Gemeine in einer dauernden ,,Connexion mit dem Heiland“
zu halten.* Eines der hervorragenden Mittel ist dabei Musik und Gesang.
Der Graf hat des ofteren wihrend der von ihm eingefiihrten Singstunden
oder der Singgottesdienst spontan gedichtet: Er zeilte und wihrend der
Kantor die Melodie spielte und die Gemeine diese Zeilen sang, iiberlegte
er die nachsten Zeilen, und so entstanden eine grofie Zahl von Liedern, die
aufgezeichnet wurden, weil sie als besonders vom Heiligen Geist inspiriert
galten. \Wenn ein Volk dasitzt und singt seinem Fiirsten mit einem Munde
und mit so vieler Empfindung des Herzens und Nihe des Heiligen Geistes,

* H. Schneider, Nikolaus Ludwig von Zinzendorf, in: M. Greschat (Hg.), Orthodoxie und
Pietismus, Stuttgart 1982, 364. Gegen Pfisters Interpretation hatte G. Reichel 1911 sein Buch
Zinzendorfs Frommigkeit im Lichte der Psychoanalyse ausgehen lassen.

Herrnhuter Gesangbuch. XII. Anhang und Zugaben (= Erginzungsbinde zu den Haupt-
schriften II, hg. von E. Beyreuther und G. Meyer, Hildesheim 1964, Lied 2127, Str. 12. Die
Christen werden immer wieder als ,zeugen-volk bezeichnet. Die nachfolgenden Ver-
weise auf die Lieder beziehen sich auf diesen Band.

»Christus und wir sind in der Verbundenheit uniiberwindlich, so bald wir aber Christum
lassen, und vor uns selbst Hand anlegen, so sind wir schon verlohren® Kindliche Einfille
iiber den Zusammenhang des Hoheliedes Salomonis, wie es von der Seite der Trennung
und Gemeinschafft angesehen worden. 1731, Erginzungsband XI, 440f.

33



78 Erich Geldbach

dann sind dies lauter gottliche hierarchische actus, die mit der Engel-Hier-
archie konnektieren.“*

2.1. Jesus der Mann

Zinzendorfwar 1743 von einer Reise in die Neue Welt in die Wetterau zuriick-
gekehrt.* Die besondere Jesus-Frommigkeit wird jetzt herausgestellt. ,,Ich
lebe nicht mehr, sondern mein Mann lebt in mir.“ Nicht zufallig heifit es hier
»mein Mann®; denn einmal geht es darum, dass Jesus tatsdchlich der normale
Sohn eines Zimmermanns war, dem nichts Menschliches fremd war:

Das Amts=geheimnisvolle glied, das alle mdnner tragen,
dass trug er auch, der bundes=schnitt beweists in ersten tagen;
die mannbarkeit blieb nicht zuriik,
in allem ordinairen
ward er uns gleich,
und stiitk vor stiik
kann man ihn so gewdhren.”

Dieses Pochen auf das Menschliche des Gottessohnes ist offensichtlich an
den Hymnus des Philipperbriefes angelehnt, auch wenn natiirlich Zinzen-
dorfbetont, dass Jesus in einer Hinsicht aus der Menschheit herausgehoben
war, nidmlich dass er ohne Siinde blieb.

Auf der anderen Seite wird das Mannsein Jesu betont, um dadurch das
Bild von Jesus als dem Briutigam der einzelnen Seele und der ganzen Ge-
meine zu unterstreichen. Zugleich steht Ehebruch als Bild fiir den Siinden-
fall der Menschheit:

Dein mann der ward fiir dich ein fluch,
und biifite deinen ehebruch [...].*®

Damit ist aber die Grundlage geschaffen, um eine ,innige Conversation*
der Braut mit dem Briutigam von Herz zu Herz zu ermdglichen. Diese
innige Conversation bringt eine neue Sprache hervor, die eigentlich nur
Insider verstehen konnen.” Diese Liebessprache kann natiirlich auch
wortlos sein und sich im Kiissen des Briutigams duflern, ,,wenn wir [...]

% H.-Chr. Hahn | H. Reichel (Hgg.), Zinzendorf und die Herrnhuter Briider. Quellen zur

Geschichte der Briider-Unitit von 1722 bis 1760, Hamburg 1977, 223.

Zum Folgenden vgl. die Ausfithrungen von H.-G. Kemper, Geistliche Liebesspiele. Die

Herrnhuter in Biidingen, in: G.R. Kaiser / G. Kurz (Hgg.), Literarisches Leben in Ober-

hessen (Giessener Diskurse Bd. 11), GiefSen 1993, 47-72.

7 Lied 2078.

3% Lied 1970, Str. 15.

¥ Zinzendorf betont auch, dass sich Menschen aller Nationen wieder verstehen. Vgl. Lied
1973, Str. 11: ,,Wie ist es denn geschehn, / daf sie sich all verstehn? / Wo ists sprach=gewirre?
/ das durcheinander=gehen / in einer Babels irre? / Wenn man JEsu wird, / so ists ausge-
irrt.“ Allerdings weifl er auch von der Notwendigkeit der ,, dolmetscher der sprache Cana-
ans®, Lied 1978.

36



Nachwirkungen des Hohenlieds im Pietismus 78

uns todt kiissen mochten an Thm, und er an uns“’. Zugleich muss man
ein Doppeltes in Rechnung stellen: In den seltensten Fillen wird Jesus als
Brdutigam verehrt, wie man sich gemeinhin einen festlich geschmiickten
Briutigam am Hochzeitstag vorstellt. Vielmehr zielt die Frommigkeit auf
den Schmerzensmann®, auf den leidenden Jesus, ,,dem der Geiffer vor dem
Munde steht, dem die Augen herausstehen®, der insgesamt eine ,,scheuf3-
liche Gestalt® war.*?> Auch hier wird das Menschliche betont, um dadurch
umso deutlicher auf die Liebe hinzuweisen, weil es in der Tat einer Lie-
be wie zwischen Braut und Brautigam bedarf, um sich durch die Wunden
nicht abschrecken zu lassen. Im Gegenteil: Weil Erlosung nur durch das
Opfer Jesu gefunden werden kann, muss man sich stets das Leiden Jesu ,,fiir
uns” vor Augen halten, um Liebe mit Dankbarkeit zu paaren.”

Dann wird das Mannsein Jesu betont, weil er der einzig-ausschlieflliche
Mann war: Alle Menschenseelen, auch die der Minner, sind nimlich weib-
lich. Nur Jesus ist der wahre Mann von Ewigkeit her'* als der Sohn Gottes.

2.2. Der Blut- und Wundenkult

Der Opfergedanke hat bei Zinzendorf zu.einem Blut- und Wundenkult ge-
fihrt, der die Sprache deutlich geprigt hat.

Des wundten Creuz=GOtts bundes=blut,
die wunden=wunden=wunden=fluth*’

Auflerdem hat Zinzendorf nach dem Motto aus Mt 11, 25 — ,,s0 ihr nicht wer-
det wie die Kinder" - eine Kindersprache durch Haufung von Diminutiven
zu schaffen versucht. Der Opfergedanke tritt so in den Vordergrund, dass
Jesus vornehmlich als das Limmlein apostrophiert wird. Die Trinitit wird
gefasst als ,,Papachen-Mamachen, Bruder Limmelein, Schwester Flimme-
lein“.*® So wie der Siindenfall mit Ehebruch umschrieben wird, so kann der
neue Zustand der Heilung als Jungfriulichkeit bezeichnet werden:

Papa, Mama, und ihr flimmlein, bruder Limmlein,
macht uns tdublein zu so jungfraulichen weiblein.

Homilien iiber die Wundenlitanei (= Hauptschriften Bd. 3), Hildesheim 1963, 232.

Lied 1936, Str. 5: ,,[...] Der umgang mit dem schmerzens=mann, / ist alles, was ich machen
kan, / bis leib und seele scheide.”

Lied 1908: ,,1. Ich bin ein purpur=wiirmlein roth, / das man zerquetscht bis in den tod, /
den saft nur zu erlangen; / mein saft ists rosinfarbe blut. / Wohl denen, die es fangen! [...] /
3. Am creuze wird mir meine seit / mit einem speer gedffnet weit, / draus blut und wasser
pletschet; / bin ich denn nicht ein armer wurm, / den man tritt und zerquetschet?*

Vgl. Lied 1910, Str. 2: ,Dir dank ich fiir dein leiden, / den ursprung meiner freuden; / dir
dank ich fiir dein sehnen / und heif8 vergofine thrinen.“

# Lied 2194, Str. 2.

#* Lied 1945, Str. 2.

Dass der Geist weiblich ist, wusste Zinzendorf auch an anderer Stelle zu sagen: Lied 1887,
Str. 6,0 Geist! Den man auch mutter heif}t, / und das gewif} nicht iibel; [...].“

47" Lied 2117, Str. 6.

142

43



80 Erich Geldbach

Auflerdem griindete er einen Narrchen-Orden, wobei hier das Motiv des
Kindlichen mit dem Motiv des Narren um Christi willen zusammenflief3t.
Je linger umso auftilliger und auch umso unertraglicher aus heutiger Sicht
wird die Verehrung der Seitenhohle Jesu, also dort, wo der Soldat mit der
Lanze hinein stach, und Blut und Wasser hervorquoll. Selbst Speer und Sol-
dat sind daher verehrungswiirdig:

[...] Ich ki3 den speer;

Wie wolte ich, o kriegs=knecht!
dich fiir diesen stich

noch selber gehen kiissen [...]*

Diese Seitenwunde wird in immer neuen Anldufen und auch mit immer
neuen Vokabeln - Pleura, Ritz, Spalte, Rinne, Seitenschrein, Héhlchen, Sei-
tenhohlchen, Seitenwunde, magnetische Seite - besungen: ,,Ich legte mei-
nen Finger, wie jener blode Jiinger, in seine Seitenhdhle, da glaubte meine
Seele.” Der normalerweise als ungldubig bezeichnete Thomas war der ,erste
Theologus, der aus den Wunden des Heilands den Schluss gemacht, dass Er
Gott ist.” Aber wihrend Thomas nur den Finger in die Seitehohle legen
durfte, kann sich Zinzendorf vollstindig hineinbegeben. So singt er nach
der Melodie ,,Wie schon leuchtet der Morgenstern®:

Was bruder Thomi ist geschehn,
das hab ich eben auch gesehn:
Er hat mich eingeschlossen
in den gespaltnen seiten=schrein,
wo der nur legt’ den finger drein;
ich bin mit blut beflossen.
Nun ich
wiinsch mich
immer drinne
in der rinne,
unabwendlich, taglich, stiindlich und momentlich.*

Oder es heifit:

2. O du auserwehltes hohlgen!
Wie verwiinsch ich mich hinein,

daf mein kleines armes seelgen
ewig moge in dir seyn,

3. Wie ein tdubgen drinnen sitzen,
auf Anachoreten=art,

bis sich einst der strahl der ritzen
und mich mit ihm offenbart.

8 Lied 1883, Str. 4.
¥ Wie Anm. 40, 242.
%0 Lied 1912, Str. 4.



Nachwirkungen des Hohenlieds im Pietismus 81

4. Lamm, ach Limmlein!

Ich vergehe iiber solchen wunder=blik,
nims nicht iibel, denn ich stehe

ganz verstummt bey solchem gliik.”

Die Seitenhohle erhalt auch noch dadurch eine besondere Bedeutung, weil
Zinzendorf meinte, dies sei der Ort, an dem der Heiland ,,unsere Seelen
herausgeboren hat“.”> Dadurch, so kann man interpretieren, wird das weib-
liche Geburtsorgan in die Verehrung Jesu mit einbezogen, wenn der leib-
liche Geburtsvorgang Abbild fiir den geistlichen Geburts- oder Wiederge-
burtsvorgang ist. Andererseits ist es das Organ, in dem man sich einnisten
muss:

Tieff nein, tieff nein ins Seitelein:
Wie wohl ist einem vogelein,
das einmal angelanget da,
und singet Pleurae gloria:
da hdngts am ur=magnet,
da hingt es steif und stét:
da hat es seinen nahen Mann
mehr nah als man was haben kann,
als haut und hemde:
das herze brennt,
so bald mans nennt; o Seiten=loch!
Du bist es doch:
Gelobet seyst du, Jesu Christ,
dafl ich im seitlein eingenist’t:
fliegt hin und her, ihr tdubgen,
ich fref} mich ein, wie’s stiubgen.”

2.3. Erotisierung des Sakralen und Sakralisierung des Erotischen

Von einer Erotisierung des Sakralen und umgekehrt von einer erotischen
Emotionalisierung des gemeindlichen Lebens in Herrnhut hat man gespro-
chen.* Das ist treffend gesagt, wie dieses Beispiel zeigt:

Wenn ich in meinem winkelein

umarm und kiiff mein Limmelein,
sind die finf wunden meine;

ich leg mich in der hohl vom speer
bald in die ling, bald in die quer,

als wir sie mein alleine:

31 Lied 1864.

** H.-W. Erbe, Herrnhaag. Eine religiése Kommunitét im 18. Jahrhundert, Hamburg 1988,
102.

** Zitiert bei J. Kiimmerle, Nikolaus Ludwig von Zinzendorf und die Dichtung im 12. An-
hang des Herrnhuter Gesangbuchs, in: FreikirchenForschung 10 (2000), 440.

A O 438,



82 Erich Geldbach

denn mein

bettlein
ist die lende,

und die hinde und die fiisse,
brauche ich zu meinem kiissen.”

Zinzendorf ist in seinen Liedern vom Ehestand so deutlich geworden, dass

er das selbst nur mit medizinischen Schriften vergleichen wollte. Das Bild

von Braut und Brautigam wird benutzt, um die menschliche Sexualitit in

der Ehe zu heiligen: ,Der heilige Ehe=stand ist uns eine wahre religion“. Das

bedeutet, dass in der Ehe der Ehemann als Brautigam fiir die Frau der ,,Vice-

Christus® ist, und dass die Ehefrau als Braut die ,,Creuz=Gemein“ darstellt:
Wenn man so sieht wie alles ist,

da sieht man einen vice=christ,
dort eine Magdalene,
dem kirchlein, das ans Limmlein gliubt [...]*®

In diesem Zusammenhang erinnert Zinzendorf wieder an Jesu Beschnei-
dung:

Thr heilige matronen!

die ihr in ehe=thronen um vice-christen seyd,
ihr ehrt das theure zeichen,

daran sie Christo gleichen,
mit inniger geborgenheit.”’

Zinzendorf erklirt diesen Sachverhalt so:

»-Und ein mann ist darnach nicht ein solcher repraesentant von des Heilands
person, wie ein comoediant, der dem Heiland die minen und worte ablernte,
und brauchte sie hernach bey seiner frau ohne effect; [also eine rein duflerliche
imitatio] sondern er ists, wie ein unter-konig, er ist ein wirklich ebenbild des
Heilandes: und wie der Heiland der character seines himmlischen Vaters ist; so
ist ein rechter mann ein character Jesu Christi, es spiegelt sich in ihm des Herrn
klarheit mit aufgedekten angesicht; dafl eine schwester, die es versteht, denken
kann: so war mein Lamm, daf sie, wenn sie ihren mann ansieht, sich den Hei-
land dabey einfallen lassen kann, und wenn sie ihres mannes geniefit, sich den
Heiland dabey vorstellen kann, und wenn sie ihr mann umarmt, und wenn sie
ihr mann segnet, mit recht denkt, dafd sie der Heiland segnet.**

2.4. Ehereligion

Damit ist nicht die Religion sexualisiert, wie Pfister meinte, sondern umge-
kehrt die Sexualitit ist in Religion erhoben. Dass Zinzendorf damit die Ehe
aufgewertet hat und den Zeugungsakt als eine der ,venerablesten und se-

% Lied 1984, Str. 5.
% Lied 1941, Str. 5.
7 Lied 1990, Str. 7.
% Erbe, Herrnhaag, 178f.



Nachwirkungen des Hohenlieds im Pietismus 83

rieusesten Handlungen® bezeichnete und dass er ferner Sexualaufklirung
vor der Ehe trieb, ist nur konsequent. Die Stabilitit der Ehe wird dadurch
gewihrleistet, dass Christus die Siinde, fir die Ehebruch steht, durch sein
stellvertretendes Leiden und Sterben ,,abgetan” hat, so dass der Mann seine
Rolle gegeniiber der Frau als vicarius Christi wahrnehmen kann und da-
durch der Ehebund hoch geachtet werden kann:

11. Zweytens: Wenn das Gottes=Lamm, unser selger Schépfer,
das weib aus dem manne nahm; (o der weise Tépfer!)
12. Hat er ein vicariat dadurch eingefiihret, da der mann nach seinem grad
Thn reprisentieret.
13. Dieser venerable bund, der die ehe=sachen
uns soll mit dem Lammes kund und ehrwiirdig machen,
14. Wird so gar nicht recht erkennt, und so ignoriret,
dass man Gottes sacrament in das fleisch gefiihret.
15. Was geht unser eins das an? Lob sey unserm Manne,
der den ehbruch abgethan, mit samt seinem banne.*

Auflerdem steht die Gemeine als das ,,theure Ehe=volk“ des Lammes im
Mittelpunkt der Heilsokonomie:

Das centrum aller creatur,
der innbegriff der dinge,
die quint=essenz von der natur,
(hilf Gott, dass ihrs gelinge!)
ist die Gemeine JEsu Christ [...].5°

Und Zinzendorf kann so weit gehen, die Familie als Abbild der Dreieinig-
keit zu bezeichnen:

3. So steht die Ertz=Drey=Einigkeit,
von der die mensch=Gemeine

ihr tieff geheimnis hergeleit’t in ihrem Eh=vereine,
allwo der mann, das weib, das kind,

in dem moment ein grund=punct sind,
die sie sich verdreyein'gen. [...]

11. Wenns aber ans umarmen geht,
ans kiissen und ans herzen,

so zieht der Sohn als ein magnet,
und macht ihr liebes=schmerzen,

der braut, die Er fiir sich erschuf,
und ihr zum ewigen behuf,

sich selbst einnaturte [...]%

Dennoch ist bei aller theologischen Hochachtung der Ehe und der Ge-
schlechtlichkeit die Gefahr nicht von der Hand zu weisen, dass durch die
Bilder und Metaphern ein erotisierendes Klima im Gemeinschaftsleben

% Lied 2163.
% Lied 2168.
8t Lied 217s.



84 Erich Geldbach

erzeugt wurde und die Polemik gegen den Grafen genug Munition hatte.
Man muss freilich auch hinzufiigen, dass diese Ehereligion Zinzendorfs
nur ein irdischer Vorgeschmack ist. Sie bindet ohne Zweifel die Braut ganz
an den Brautigam:

Sag an, mein herzens=brautigam!
mein Hoffnung, freud and leben!
Mein edler zweig aus Jacobs stamm!

Und die Antwort lautet:

ich will mich ganz verschreiben
dir ewig treu zu bleiben.®

Ungeachtet dessen aber kann die eigentliche Hochzeit des Brautigams mit
der Braut hier nicht vonstatten gehen. Daher kann in dieser Welt nur eine
,Vize-Hochzeit“ moglich sein. Erst beim Kommen des Lammes wird die
wahre Hochzeit gehalten werden. Am Ende kann aber auch wieder der
Kuss der Pleura im Mittelpunkt der eschatologischen Erwartung stehen:

[...] so Marter=Lamms=herzhaftiglich,
so Marie Magdalenelich,

kindlich, jungfraulich, ehelich
soll uns das Lamm erhalten,

bis zum kuf seiner Spalten.®

Mit einem Donnerbrief an seinen Sohn Christian Renatus machte Zinzen-
dorf dem Spuk mit dem erotisierenden Blut- und Wundenkult ein abruptes
Ende. Die ,,Sichtungszeit“ in der Wetterau war damit vorbei.

3. Zur Interpretation

Als visionirer Schriftsteller wollte Arnold keine Gelehrsamkeit um ihrer
selbst willen treiben. Die Gelehrsamkeit war fiir ihn zu sehr mit Gelehr-
tengezink verkniipft, und von den Disteln und Dornen der Schulzinker
lassen sich keine Feigen oder Trauben ernten.®* Sein Buch iiber Die Erste
Liebe, das ihm immerhin eine Professur fiir Geschichte an der Universitit
Gieflen einbrachte, ist zwar ungemein gelehrt, was man auch von seinem
beriihmtesten Buch, der Unparteyischen kirchen- und ketzerhistorie sagen
muss, aber seine ganze Gelehrsambkeit steht im Dienst einer Sache. Dieser
Sache wird man ansichtig, wenn man bedenkt, dass er in der Ersten Liebe
das vorbildliche Leben der ersten Christen nachzeichnet. Sie bilden fiir ihn
den Maf3stab, wie christliches, von Gott und dem HI. Geist gewirktes Le-
ben auszusehen habe. Nur, weil die ersten Christen einen Vorbildcharakter

% Lied 1946 Str. 7.
% Lied 2278.
% Vorrede Nr. 7, wie Anm. 24.



Nachwirkungen des Hohenlieds im Pietismus 85

fiir alle Zeiten einnehmen, muss man sich mit ihnen beschiftigen. Damit
kommt die wahre Absicht in den Blick: Die Kirche seiner Gegenwart ist
von der ersten Kirche so weit entfernt, dass sie nur als Stindenpfuhl, als das
wahre Babel, apostrophiert werden kann. Sie ist zu einer ,Mauerkirche®
petrifiziert:

Thr Salems-tochter / hort / die ihr an stein und mauren
Bindt Gottes dienst und lieb / und nur auffs dufire gafft /
Aus irdisch-grobem sinn (S. 7).

Der Kontrast konnte nicht deutlicher zur Sprache kommen: Je leuchten-
der® die Urkirche von Arnold gemalt wird, desto diisterer zeigt sich das
Bild der Kirche in seiner Gegenwart. Daher kann die Absicht Arnolds nur
darin zu suchen sein, dass er die Kirche der Gegenwart aufriitteln will, die
eingeschlagenen Pfade zu verlassen und sich erneut dem Geist auszusetzen,
um dem Strafgericht Gottes tiber Babel zu entgehen. Letztlich geht es Ar-
nold um den Weckruf zu einer grundlegenden Kirchenreform.

Wenn diese These stimmt, dann muss man gleich hinzufiigen, dass auch
seine Dichtung diesem Ziel verpflichtet ist. Kirche soll wieder eine Kirche
der wiedergeborenen Seelen werden, damit die erste Liebe wieder Einzug
halten kann. Der weite Abstand, der sich auftut zwischen dem, was die Kir-
chen sein sollten und dem, was sie ist, kann nur {iberwunden werden durch
eine tief greifende Umwandlung. Auch sein in vieler Hinsicht umstrittenstes
Buch tiber die Sophia ist diesem Ziel verpflichtet. Wenn namlich eine Seele
~unpartheyisch“ untersuchen wiirde, was es mit der Sophia auf sich hat,
wiirde bald feststehen, wie er in der Vorrede unterstreicht, dass alle Unge-
wissheit ,,aus so langem abweichen / ungehorsam und daher entstehender
unerkénntniff Gottes und seiner ewigen weiheit und warheit herriihre®
(Nr. 16). Dagegen gilt, dass dieses ,,unschatzbare kleinod” ,,allen menschen
hochnéthig seyn® muss (Nr. 19). Wie die einzelne Seele leer werden muss,
um neu gefiillt zu werden, so muss sich auch die Kirche entduflern, damit
sie als makellose Braut wieder in Erscheinung treten kann. So appelliert
Arnold an die jungen, munteren und edlen Gemiiter in der Bliite der Jahre,
ihre Krifte nicht bei den Kramern und Kaufleuten der falschen Weisheit zu
vergeuden: ,Buhlet nicht mehr um die welt und um ihren huren-schmuck /
sie kan euch weder dauerhaftte giiter noch deren unbetriibten oder stetigen
genufd und besitz geben® (Vorrede Nr. 26). Vielmehr heifit der Ausweg: ,,Er-
gebet demnach euer hertz diesme allerschonsten liebe-wesen Gottes / ihr
jiinglinge / jungfrauen und andere / die ihr etwas zu lieben haben wollet.
Bittet um den Geist der liebe / der euch in diese unvergleichliche schonheit
verliebt und briinstig mache [...] (Nr. 26).

Steht Arnolds erotisches Liedgut und seine Auffassung von der Jung-
frau Sophia im Dienst einer Generalreform der verfallenen Kirche anhand
des Vorbilds der ersten Christen, so wird man von Zinzendorf eine ande-

% Man kénnte natiirlich auch sagen: je idealistischer.



86 Erich Geldbach

re Stof8richtung fiir seine erotische Dichtung geltend machen miissen. Fiir
ihn war keine Reform der Kirche so dringend angesagt wie fiir Arnold.
Er hatte keine diistere Verfallstheorie im Hinterkopf, sondern war ein op-
timistischer, froh gestimmter Reichsgraf, der sich noch nicht einmal mit
dem Buflkampf der Pietisten in Halle anfreunden konnte. Zwar ist er mit
dem Zustand der Kirche auch nicht zufrieden und wiinschte sich eine an-
dere, lebendigere Kirche. Aber seine Briidergemeine war bereits eine Ver-
wirklichung seines Gemeindebildes, wenn er auch dauernd experimentie-
ren konnte. So ist die ,,Sichtungszeit“ in der Wetterau eine besondere Zeit,
in der die Schwestern und Briider des Lammes mit der ,Connexion” an
den Heiland neue Erfahrungen machen sollten. Auflerdem geht Zinzen-
dorf davon aus, dass es in der gegenwirtigen Heilskonomie darauf an-
kime, einzelne Schafe als Erstlinge aus allen Vélkern und Nationen dem
Lamm zuzufithren. Daher war seine Sicht sowohl eingeschrinkter auf die
Briidergemeine und weniger von historischen Uberlegungen angeleitet als
die Sichtweise Arnolds, zugleich aber auch weiter auf die ganze Welt als
das Missionsfeld. Die Erstlinge des Lammes waren die, die auf die Stim-
me des guten Hirten horen und danach ihr , Attachement an den Heiland®
suchen wiirden. Dazu bedurfte es keiner subtilen Sophia-Spekulationen,
sondern die unmittelbare Gemeinschaft mit dem Generalaltesten der Ge-
meine. Daher kann Zinzendorf sich vor allem in der tiberspitzten Periode
der Sichtungszeit ganz erotisch an den Heiland verlieren. Bei Zinzendorf
verdankt sich die erotische Dichtung einer christologischen Verankerung,
wihrend bei Arnold der kirchenreformatorische Aspekt aufgrund seiner
Verfallstheorie den Zugang zu erotischer Erlosung erleichtert. Fremdartig
sind fiir heutige Augen und Ohren diese erotischen Umschreibungen der
Jesus-Minne anhand des Hohenliedes allemal.

Man sollte aber auch nicht iibersehen, dass Arnold und Zinzendorf zwar
aus minnlicher Perspektive ihre Gedanken darlegen, dass sie aber die an-
sonsten in der Kirche vielfach ausgeblendete weibliche Dimension nicht
unterschlagen, sondern sie im Gegenteil hervorheben. Beide unterstrei-
chen, dass Gott nicht ein Mann ist, sondern dass es auch in Gott weibliche
Zige gibt, ja dass der Geist nicht maskulin, sondern feminin ist. Fiir beide
ergeben sich daraus wichtige Konsequenzen. Arnold zielt auf das Idealbild
der Androgynie und widmet seine Sophienlehre ganz dieser Absicht. Dass
es dabei zu gewagten Spekulationen kommt, sei am Rande vermerkt. Zin-
zendorf sind diese Gedanken fern. Dennoch hat er eine Art ,erlosender
Erotik“ vertreten, die weder dem héfischen, noch dem biirgerlichen Brauch
seiner Zeit entsprach, sondern die sich ihre Anleihen aus dem Hohenlied
holte und sich an den erotischen Bildern orientierte. In seiner Ehelehre ge-
langt er daher zu der Erkenntnis, dass es keine Herrschaft oder Kontrolle
des Mannes iiber die Frau geben darf; denn der Mann als ,,Vice-Christus®
ist nicht Herrscher, sondern Liebender. Ebenso wenig gibt es das Klischee
der Frau als sexuelle Verfithrerin des Mannes. Man kann auch nicht davon
ausgehen, dass die Sexualitit bei Zinzendorf auf reine Fortpflanzung redu-



Nachwirkungen des Hohenlieds im Pietismus 87

ziert wiirde. Jede Priiderie oder Peinlichkeit ist dem Grafen fremd. Er ver-
tritt eine selbstverstandliche Natiirlichkeit der Sexualitét, die erstaunlich ist
und die sich nicht davor scheut, in religioser Sprache das sexuelle Genieflen
und die Lust zu betonen. Die sexuelle Liebe, die in der Liebe Gottes bzw.
des Heilandes griindet, ist auf Gegenseitigkeit von Frau und Mann angelegt
und kennt keine Ausbeutung. Damit scheint Zinzendorf die Bedeutung des
Hohenlieds voll getroffen zu haben.

Bibliographie

Quellen zu Arnold

Neue Géttliche Liebes-Funcken und Ausbrechende Liebes-Flammen / in fortge-
setzten Beschreibungen der grossen Liebe Gottes in Christo JESU / dargestellet
von Gottfried Arnold, Leipzig 1700

Das Geheimnify Der Goéttlichen SOPHIA oder Weiftheit / Beschrieben und Be-
sungen von Gottfried Arnold, Leipzig 1700, Faksimile-Ausgabe besorgt von
Walter Nigg, Stuttgart 1963

Poetische Lob- und Liebes-Spriiche von der Ewigen WeifSheit / nach Anleitung Des
Hohenliedes Salomonis: Nebst dessen Ubersetzung und Beystimmung der Al-
ten; angefertigt von Gottfried Arnold, 0.0., 0.].

G. Arnolds Wahrer Christenspiegel, hg. von A.Knapp, Stuttgart 1862

Quellen zu Zinzendorf

Herrnhuter Gesangbuch. XII Anhang und Zugaben (= Ergidnzungsbidnde zu den
Hauptschriften II, hg. von E. Beyreuther und G. Meyer, Hildesheim 1964

Homilien iiber die Wundenlitanei (= Hauptschriften Bd. 3), Hildesheim 1963

Kindliche Einfille tiber den Zusammenhang des Hoheliedes Salomonis, wie es
von der Seite der Trennung und Gemeinschaftt angesehen worden. 1731, Ergin-
zungsband XI, Hildesheim 1963

Literatur

Erbe, H.-W., Herrnhaag. Eine religiose Kommunitat im 18. Jahrhundert, Hamburg
1988 ;

Hahn, H.C. | H. Reichel (Hgg.), Zinzendorf und die Herrnhuter Briider. Quellen
zur Geschichte der Briider-Unitdt von 1722 bis 1760, Hamburg 1977

Kemper, H.-G., Geistliche Liebesspiele. Die Herrnhuter in Biidingen, in: G. R. Kai-
ser | G. Kurz (Hgg.), Literarisches Leben in Oberhessen (Giessener Diskurse
Bd. 11), GiefSen 1993

Kiimmerle, J., Nikolaus Ludwig von Zinzendorf und die Dichtung im 12. Anhang
des Herrnhuter Gesangbuchs, in: FreikirchenForschung 10 (2000)

Schneider, H., Der radikale Pietismus im 18. Jahrhundert, in: Der Pietismus im
achtzehnten Jahrhundert. Geschichte des Pietismus Bd. 2, hg. von M. Brecht und
K. Deppermann, Gottingen 1995



88 Erich Geldbach

-, Nikolaus Ludwig von Zinzendorf, in: M. Greschat (Hg.), Orthodoxie und Pietis-
mus, Stuttgart 1982

Seeberg, E., Gottfried Arnold. In Auswahl herausgegeben, Miinchen 1934

Stdhlin, T., Gottfried Arnolds geistliche Dichtung. Glaube und Mystik, Gottingen
1966



Das erlittene Bose

I Eine brennende Herausforderung unserer Zeit
tiir Christen und Theologen Afrikas'

TimothéelBouba Mbima?

1. Einleitung

Um das Bose im Allgemeinen und das erlittene Bose im Besonderen zu
tiberwinden, bedarf es zuerst ein Verstehen seiner Wirkungen im mensch-
lichen Leben.

Auf der Ebene der Aktion und des Denkens bleibt das erlittene Bose
eine Herausforderung. Besonders in unseren afrikanischen Gesellschaften
verdient das erlittene Bose, eine Herausforderung genannt zu werden; eine
Herausforderung angesichts so vieler Theorien, die eine nach der anderen
mit ihren Erklarungen des Bosen, sei es erlitten oder begangen, geschei-
tert sind. Wegen seines provokativen Ausmafles in allen Beziehungen des
Lebens, sei es im individuellen Leben oder im horizontalen und vertika-
len Leben, ist ein anderes Denken notwendig. Nur dann kann das erlittene
Bose bekampft werden. Alle unsere Blicke miissen auf die Zukunft eines
besseren, gemeinschaftlichen und friedlichen Lebens gerichtet werden.

In der Tat, es ist unser Bemiihen zu versuchen, die klassischen Fragen zu
beantworten: Woher kommt das Bose? Wie ist es dazu gekommen, dass wir,
die menschlichen Wesen, uns nicht lieben, sondern dass wir grausam sind,
unmenschlich und gefiihllos gegeniiber den Schreien der Anderen? Woher
kommt das erlittene Bose, das uns zu Sklaven des erfahrenen Bésen macht,
indem wir andere Boses erleiden lassen? Wir haben wir — meiner Meinung
nach - das Interesse an diesen Fragen verloren und sie werden heutzutage
durch die Prediger, die sich nur noch um eine Theologie der Besitzstands-
wahrung und der Biirokratie bemiihen, nicht mehr ausreichend gefordert.
Aber bevor wir einige Antworten auf die angeschnittenen Fragen geben,
versuchen wir zu definieren, was das Bose ist.

2. Versuch einer Definition

Das Bose, die Tatsache, etwas zu zerstoren, zu beschidigen oder wertlos zu
machen, ist zu allererst das Tun der Menschen gegeneinander. Man kann

Vorlesung gehalten am 27. September 2002 zur Eroffnung des akademischen Studienjahres
2002/03 ander Theologischen Protestantischen Fakultit der Universitit Yaoundé, Kamerun, er-
scheint in Franzésisch im Mirz 2006 in ,, Anthropologie biblique® bei Edition CLE, Yaoundé.
Ubersetzung: Edgar Liillau mit Dank fiir Lektiire und Korrektur: Dr. Samuel D. Johnson
und Manuela Moravek.

ZThG 11 (2006), 89-109, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



90 Timothée Bouba Mbima

das Bdse aber auch als ein natiirliches Phinomen betrachten wie Katastro-
phen, Krankheiten, Epidemien, Alterungsprozesse und Tod.

Das erlittene oder erfahrene Bose ist wie eine Tat, die man als ungerechte
oder unverdiente Strafe eines Anderen erfihrt. Man kann sich gegen das
Bése nicht schiitzen. Es ist eine Macht, der niemand so einfach widerstehen
kann. Alles stiirzt auf einen herab. Dieser Druck kann das Werk eines Indi-
viduums oder einer Gruppe von Personen sein, die darauf abzielen, andere
leiden zu lassen.

Das begangene Bose ist das Bose, das man einem Anderen absichtlich
zufiigt, entweder um sich zu rachen, oder aus Eigennutz. Man wird durch
die Folgen dieses Bosen, das in der Gesellschaft und im individuellen Leben
begangen wurde, zum Opfer, das sich schuldig fiihlt.

Als Folge dieser verschiedenen Aktionen und Phinomene bleibt ein Leid
zuriick, das von einigen verstanden wird als Plan Gottes fiir den Menschen.
So wird das Leiden akzeptiert und wird zum Fatalismus. Andere aber ver-
binden das Leiden mehr mit der Freiheit, die die Menschen haben. Diese Art
des Denkens lehnt Fatalismus und Vorherbestimmung ab. So verstanden ist
das Bose eine Unstimmigkeit oder eine Dissonanz im Menschen zwischen
Begierden (verstanden als Gegenstand) und Intelligenz und Geist. Diese Dis-
sonanz oder Unordnung als Zeichen der Siinde, fithrt zum Konflikt, zur Ge-
walt und zur Herabsetzung der Wiirde des Menschen durch andere. Bevor
die Siinde ein unmoralischer Akt wird, eine Uberschreitung der Gebote und
der Tabus, ist sie zuerst ein Zustand. Sie residiert nicht an der Oberflache un-
seres Lebens, sie bleibt in den Tiefenschichten unseres Seins mit uns verhaf-
tet; dort in der Tiefe fiihrt sie zur Trennung von Gott, der Lebensgrundlage
aller Lebewesen, sie trennt uns von uns selbst und von den Nichsten.

Das Bgse macht also aus einer menschlichen Tat ein Objekt der Aufrech-
nung, der Anschuldigung und der Beschamung. Paul Ricoeur definiert das
Bose als Schwiiche des Herzens, in dem das ganze Sein sich verfangt und die
Tatsache, sich mit diesem Bruch abzufinden, um zu sein. Das zeigt z.B. der
Fall des Schuldigwerdens. Das Opfer oder der wahre oder mutmafiliche T4-
ter verschlieflen sich und lassen niemanden einen Schimmer davon ahnen,
um ihre Situation zu entschérfen. Diese Haltung verdient ndher untersucht
zu werden, um die Ursache und die wahren Griinde im menschlichen Le-
ben zu erkennen und zu bezeichnen.

3. Ursprung des Bosen
Eine aufmerksame Lektiire der Bibel erlaubt uns zu sagen, dass sie uns

nichts tiber den Ursprung des Bosen (Unde malum)® erzahlt. Sie deutet nur
an, dass das Bose von Anfang mit der Menschlichkeit des Mannes und der

* R. Roukema, ,Lorigine du mal selon Origéne et dans ses sources” in: Revue d’Histoire et
de Philosophie religieuses, 83 année, n° 4, Octobre-Décembre 2003, 405-420.



Das erlittene Bose 91

Frau fest verbunden ist. Das Bose ist Werk des Satans, eines gegen Gott
rebellierenden Engels (Gen 6,1-4). Nach Gen 3 tritt das Bése ein, als der
Mann oder die Frau sich absichtlich dafiir entschieden, auf die Stimme der
Schlange zu héren. Damit taucht der Ungehorsam gegeniiber Gott auf. Seit-
dem besteht ein Graben zwischen dem Menschen und seinem Schaopfer,
dem ganz Anderen nach Karl Barth, Quelle allen Lebens.* Die Kommuni-
kation zwischen dem Geschopf und dem Hochsten ist nun verdorben, ver-
nichtet. Das Bose erscheint wie eine negative Kraft der Unordnung. Es wird
das, was wir allgemein Siinde nennen, Zielverfehlung oder Vorbeizielen.
Die Stinde ist das akzeptierte, gesuchte, verherrlichte® Bése und widersetzt
sich der Gerechtigkeit und der Freiheit. Das ist ,awlah®, d.h. die Ungerech-
tigkeit, die aus den Aktivititen der Menschen kommt (Ez 28,11-19).

Viele Mythen in Afrika sehen den Ursprung des Bosen im Ungehorsam
und in der Bosheit des Menschen.® Fiir die Mofou und Guiziga, Volker im
extremen Norden Kameruns, wiren die Beziehungen zu Gott noch in Takt,
wenn die Menschheit Gott respektiert und gehorcht hitte. In der Tat, Gott
war den Minnern und Frauen nahe, aber sie haben nicht aufgehort seine
Giite und seine Neigung zur Freundlichkeit zu missbrauchen. Auf Grund
ihrer Aufdringlichkeit hat Gott sich entschieden, sich aus ihrer Mitte zu-
riickzuziehen. Der Ursprung des Bosen ist demnach in der Entfernung des
Menschen von der Weisheit (sophia) Gottes zu finden. Der Mensch folgt
seinen eigenen Gedanken und handelt nach dem Eigensinn seines bosen
Herzens (Jer 18,18). Der Mensch ist zwar klug genug, das Bose zu tun, aber
er versteht es nicht, das Gute zu tun.

In der Bibel, wie in anderen Religionen (offenbarten oder nicht offenbar-
ten) wird das Bése nicht wie eine abstrakte Kraft betrachtet, das heifdt es
wird nicht theoretisch, vergeistigt oder metaphysisch verstanden. Das Bose
ist ein bemerkbarer und messbarer Akt des Ungehorsams, der Ubertretung,
des Abfalls. Dieses traditionelle Wissen fiihrte die Jiinger dazu, Jesus zu
fragen: Rabbi, wer hat gesiindigt, dass er blind geboren ist, dieser Mensch
oder seine Eltern? (Joh 9,1-41). Sie glauben also, dass die Behinderung ein
Zeichen des Gerichtes und der Vergeltung Gottes sei. Fiir Jesus aber ist nicht
die Behinderung ein Werk Gottes, sondern seine Heilung. Dieses Bése kann
an einer Person oder an der ganzen Gesellschaft veriibt werden. Es ist dann
ein Ritus der Sithne oder der Reinigung erforderlich. Man muss einen Ri-
tus vollziehen, weil die begangene Tat schindlich bleibt vor der Gesellschaft

* Dictionnaire encyclopédique de la Bible, Tome I, 83.

* Ebd.

® Zulesen in den Dokumenten von G. Parrinder, African mythology, London 1967; J. Mbiti,
Religions et philosophie africaines, Yaoundé 1972; E. Dammann, Les religions de l'Afrique,
Paris 1964; D. Zahan, Religion, spiritualité et pensée africaines, Paris 1970; N. O. Djoman,
Phénomene de double appartenance religieuse. Réalité existentielle ou préjugé? Cas des
Akan de Céte d’Ivoire, These de doctorat en Théologie, Faculté de Théologie Protestante de
Yaoundé 1995; J. Ngah, La rencontre entre la religion africaine et le christianisme africain,
Ngaoundéré 2002.



92 Timothée Bouba Mbima

und vor Gott. Sie steht im Gegensatz zu Gott, dem Schopfer aller Dinge. Und
schliefflich bedeutet das Bése nach der Bibel, das zu tun, was Gott nicht will,
gegen seinen Willen zu handeln. Die Menschheit entwickelt sich zu Dunkel-
heit und Finsternis hin (Ex 20; Lev 11, 44; Joh 3,20; Rom 7).

Fiir den Afrikaner ist das Bose all das, was das Leben bedroht oder be-
eintrichtigt. So gehdren zum Beispiel Wassermangel, Hungersnot, Krank-
heiten und andere Mingel zu den Schicksalsschligen des Bosen. Das Bose
tun bedeutet nicht in erster Linie Gott zu beleidigen, sondern alles das zu
tun, was das Sein des Menschen in seiner Wiirde verletzt. Das Bose kann
ebenso im biologischen Sinne geschehen, wie im psychischen Sinne (ein
boser Geist kann einen Menschen beherrschen), im physischen Sinne (Un-
fruchtbarkeit) und im Gemeinschaftsleben (Verletzung der Tabus, Beleidi-
gung der Altesten, der Stammesmoral oder des kollektiven Gewissens).

»Dem Leben wiirde der Reiz fehlen, wenn es nicht aus Tabus, aus Verboten oder
Regeln bestehen wiirde, die uns bis zu einem gewissen Punkt dazu anregen, sie
zu ignorieren oder einfach zu iibertreten.”

Und die Konsequenz der Siinde ist, dass Minner und Frauen sich hassen,
sich gegenseitig toten und betriigen. Es gibt in der Gesellschaft kein Vertrau-
en, keine Harmonie, keine Solidaritit, keine Integration, keine Beziehung
oder Erginzung. Es herrschen Zwietracht und das Gesetz des Dschungels.
Alles was Menschen (Frau oder Mann) zu einem nationalen oder inter-
nationalen Aufschwung fithren kénnte, wird zum Nachteil des Einzelnen
gebremst und zerstort. Und ein iibertriebener Individualismus bleibt eine
Gefahr fiir jede menschliche Beziehung und Kommunikation.

4, Ambivalenz und Ausdrucksformen des Bosen

4.1. Ambivalenz des Bosen

Das Bose, wie auch das Gute, hat keinen moralischen Wert an sich, es de-
finiert sich im Verhiltnis zu einer Regel oder einem Gesetz, die sich eine
Gruppe von Menschen gibt, die sich entschlossen hat, zusammenzuleben.
Jedes Mitglied dieser Gemeinschaft ist gehalten, das zu respektieren, was
das gemeinsame Gewissen ausmacht. Aus diesem Grunde werden die Phi-
losophen an einer Definition des Bosen scheitern.

Fiir die einen ist das Bose das Gegenteil des Guten, fiir andere ist das
Bose ein integraler Bestandteil des menschlichen Seins. Das Gute wird zum
Bosen, das Bose verwandelt sich zum Guten,® d. h. die Grenzen verwischen
sich leicht. Das Bose und das Gute sind Seite an Seite, das eine will den Platz
des anderen einnehmen und umgekehrt, immer widersprechen sie sich ge-

7 K. Blaser, Coup de foudre, Genéve 2003, 16. Dieser Artikel ist postum von seiner Frau, C.
Blaser, veroffentlicht.
8 Aa.0,17



Das erlittene Bose 93

genseitig. Das Bose ist fiir die einen die Frucht der Freiheit, fiir die anderen
ein angeborener Mangel des Menschen. Fiir die jiidisch-christliche Religi-
on, wie fiir die anderen Formen der Religionen, ist das Bose jedoch nichts
weniger als eine Ubertretung des géttlichen Gesetzes und der sozialen
Ubereinkunft. Dies Gesetz ist ein menschlicher Erfahrungsgrundsatz.

Die Definition des Bosen variiert von einem Kontext zum anderen, von
einem Milieu zum anderen, von einer Disziplin zur anderen. Was fiir mich
als Bose erscheint, kann fiir den oder die, die meinen eine noble Tat began-
gen zu haben, das Gute sein.

»Aufjeden Fall, eine Konstante bleibt, das Bose hat nach dem ersten Eindruck zwei
Seiten: das Bose kann erlitten werden, in diesem Fall ist es ein Ungliick mit dem
Ergebnis der Entriistung; ebenso kann das Bose veriibt worden sein, es wird zur
Schadenfreude, zur Bosheit. Das Bose ist also das, was emport und was beschimt,
es unterdriickt, bedriickt, zerstort und sit Unordnung in den Beziehungen.

4.2. Ausdrucksformen des Bosen

Der weltweite Terrorismus, veriibt von gewissen Gruppen, die Spezialisten
im Bombenlegen sind (al qaida), ist eine grofie Beunruhigung fiir fast alle
Lander der Erde. Diese Bombenleger im Namen ihres Glaubens, glauben
oder behaupten, die Sache Gottes zu verteidigen. Doch wir wissen, dass
Gott Liebe ist und niemals ein Geschopf gebeten hat, ihn zu verteidigen.
Er ist stark und méchtig genug, sich selbst zu verteidigen. Religiose Fragen
stellen sich und verlangen kollektive und individuelle Erklarungen von den
verschiedenen Gesellschaften, den modernen, den postmodernen und den
so genannten Entwicklungslindern.

Wenn es Bombenleger gibt, dann deshalb, weil einige Individuen auf
dem Planeten nur an sich denken, sich durchsetzen, andere unterdriicken
und sie haftbar machen fiir die Andersartigkeit ihrer politischen und wirt-
schaftlichen Systeme. Diese politischen und wirtschaftlichen Systeme sind
inhuman, bosartig und sadistisch in dem Mafle, wie sie immer mehr die
Diskriminierung, den Ausschluss und die sozialen Klassen favorisieren, in
denen die einen reich bleiben und die anderen immer drmer werden.

Beispiele: der 11. September 2001 erinnert uns an die Tragodie des World
Trade Centers in den Vereinigten Statten von Amerika, wo tausende Personen
durch die Bombenleger getétet, zerstiickelt und fiir immer vernichtet wurden.
Auf Bali, einer touristischen Stadt in Indonesien, wiederholte sich am 11. Ok-
tober 2002 dasselbe Phinomen, in gleicher Weise wurden Menschen getotet.
Das Geheimnis dieser makaberen, unwiirdigen, satanischen Werke kann den
Menschen nicht verstindlich gemacht werden, denn das Wesen des Menschen
ist, dass man nicht totet, sondern im Gegenteil, Menschenleben schiitzt gegen
alles was seine Wiirde beeintréchtigt oder zum Objekt macht.

* T. Bouba Mbima, Prédication de 'Evangile et vie publique. Cas des églises protestantes
camerounaises issues des missions, thése de doctorat, FTPY, juillet 2002, 202.



94 Timothée Bouba Mbima

Die modernen, postmodernen oder auf dem ,Weg der Faszination® be-
findlichen Welten zeigen uns alle Arten von Abnormitéten im Namen der
Freiheit, der Menschenrechte, der Kinder und der Demokratie. Der mora-
lische und ethische Aspekt wird dabei geopfert oder entweiht. Alles ist also
erlaubt, jedes Verbot ist damit aufgehoben. Die Mdnner heiraten sich, eben-
so die Frauen. Dieses Abdriften erklirt den Niedergang des christlichen
Glaubens und seiner Ethik, Fundament der theologischen Werte (Liebe,
Glaube, Hoffnung). Die Verteidiger und Anhianger dieser Ideologie versu-
chen sich mit dem Verweis auf einige biblische Verse und einer gewissen
wissenschaftlichen Logik zu rechtfertigen. Aber es ist nichts anderes als eine
angeborene Pathologie.

Auf der politischen Ebene werden Regeln, die die Gesellschaft leiten, von
personlichen und egoistischen Interessen betrogen und manipuliert. In
einigen oOffentlichen, halboffentlichen und privaten Diensten regiert eine
Vetternwirtschaft, und das sogar schamlos. Auf diese Weise konnen einige
ihre Milliarden feiern, wihrend die Armen und die Arbeitlosen nur darauf
warten kdnnen, dass das Ende des Tunnels ihrer Leiden erreicht wird. Der
Graben zwischen den Gewinnern und Verlierern wird immer breiter und
tiefer. Die Korruption wird in dem Mafle sanktioniert, wie diese Schand-
taten unbestraft bleiben. Jede Enthaltung von Korruption wird angesehen
wie eine Majestitsbeleidigung, denn diese Gewohnheit macht das Gliick
derer aus, die sonst keine Vision fiir die Zukunft ihrer Nachkommenschaft
hitten. Die Verunsicherten sind die, die auf dem Markt die Macabo-Si-
cke entwenden. Und die Straflosigkeit der Walfische und Haie stiftet die
kleinen Beamten an, es ebenso zu machen. Nicht selten hért man einen
Beamten einem Biirger sagen: Was willst du mir denn antun? Geh und kla-
ge mich an! Dieser Beamte kann das Dossier eines Biirgers ganz unbesorgt
verschwinden lassen, ohne sich zu beunruhigen. Im Gegenteil, er wird in
seiner unsozialen Tat geschiitzt und gedeckt. Das ist ein deutliches Z¢ichen
der Misere, der Verarmung und der Spaltung mit sich selbst. All dies Bose
hat eine Unordnung geschaffen, wie es noch nie in den vorhergehenden
Jahrhunderten erlebt wurde.

Auflerdem verwechseln die Politiker und Politikerinnen die staatlichen
Regeln mit denen ihres Dorfes. Sie lassen sich von Gelegenheiten und dem
Streben nach personlichem Gewinn zum Groflenwahn verfithren. Und
um ihre Zwecke zu erreichen, benutzen sie eine Sprache, die zuriickfallt
in Tribalismus. Diese Sprache wird deutlich an den bevorzugten Worten:
der Zugezogene steht im Gegensatz zum Einheimischen, und der Schutz
der Minderheiten steht im Gegensatz zur Mehrheit der Masse. Die De-
batte iber die Bedingungen und Modalititen von Wohlstand und Ge-
meinschaftsleben, misste ihre wichtigste und stindige Aufgabe sein. Die-
ser Makel zeigt deutlich die Schwiche und Unfihigkeit der Politiker, alle
Kinder Gottes, die unter derselben Sonne leben, zusammenzubringen und
zu vereinen. So bleibt der Fall der Cote d’Ivoire (Elfenbeinkiiste), die sich
hinter ihrer , Ivoirité® versteckt, eine dringende Anfrage und ein Zeichen



Das erlittene Bose 95

des Nichtfunktionierens der politischen, wirtschaftlichen, kulturellen und
religiosen Systeme des gesamten afrikanischen Kontinents.

Der Geistliche, der suchen miisste, wie von einem Gott zu reden ist, der
sich als ein Gott der Armen offenbart, und der die Berufung des Menschen
als Altester (presbuteros) der Schépfung wieder herstellen konnte, bleibt
stecken in nichtigen und bizarren Diskussionen. Die armen Leute haben
genug von diesen leeren Worten, sie wollen Konkretes, das in Bezug zu
ihrer Lebenssituation steht. Der Geistliche ldsst sich oft dazu verleiten, ei-
nen Gottesdienst zu zelebrieren, in dem Gott weit entfernt ist von den Be-
diirfnissen der Menschen. Er bringt es ebenso fertig, besonders in unserem
Kameruner Kontext, die armen Glaubigen mit Bibelversen zu erschlagen.
Alle Welt ernennt sich selbst zum ,,Pastor®. Angesichts dieser Unordnung
fragt man sich, was ein Pastor sein sollte, welche Rolle hat er zu spielen, was
fiir eine Identitat sollte er haben? Ist er ein Ubersetzer oder jemand, der
Ereignissen Sinn gibt? Um von Gott zu Menschen zu reden, die gefangen
sind vom Bosen und den Herausforderungen des Glaubens, und um ihnen
das Evangelium auszulegen, bedarf es ausgeglichener Frauen und Minner,
die wahrhaft berufen sind.

5. Die Auswirkungen des erlittenen Bosen in der heutigen
afrikanischen Gesellschaft

Am 14. Oktober 2002 horte ich eine Sendung von Radio Venus iiber das
Fiir und Wider der Riickfithrung der sterblichen Uberreste des verstor-
benen Prisidenten Ahmadou Ahidjo nach Kamerun. Ein Teilnehmer
der Sendung bestitigte meine Besorgnis iiber die Blindheit in der afri-
kanischen Gesellschaft fiir das erlittene Bise. Zusammenfassend sagte
er dies: Weil seine Eltern Opfer des erlittenen Bosen waren, sollten die
anderen es ebenso erleiden, oder das gleiche Schicksal erdulden miissen.
Bei niherer Betrachtung der Geisteshaltung dieser Ideen erscheint es mir
dringend nétig, dass die Pastoren, Priester, Theologen und die Fachleute
der anderen Disziplinen sich zusammentun, um den Schwestern und Brii-
dern, die vom erlittenen Bosen gefangen sind, zu helfen. Ob intellektuelle
Elite oder nicht, alle befinden sich heute im Riderwerk des erlittenen Bo-
sen und bleiben unwissend tiber seine Auswirkungen in ihrem téglichen
Leben. Auch die so genannten modernen, postmodernen und entwickel-
ten Gesellschaften bleiben nicht davon verschont, sie sind ebenso betroffen
und werden zerrieben von denselben Phinomenen wie die so genannten
unterentwickelten Gesellschaften oder der auf dem ,Weg der Faszination®
befindlichen Gesellschaften. Wir kénnen heute ohne Umschweife sagen,
dass keine der heutigen menschlichen Strukturen davon nicht beriihrt ist.
»Die Beziehung der Menschen zueinander und zu Gott verschwindet, sie
wird zu einer ,Ich - Objekt‘ und ,Subjekt — Objekt* Beziehung, in der die
Herrschaft dominiert (Gen 4-8). Das ,Ich” setzt sich absolut und sucht den



96 Timothée Bouba Mbima

Schwicheren auszuradieren, den er zu einem Objekt, zu einer Sache ge-
macht hat.""

Mit dieser brutalen Ausschaltung des Gegeniibers veriiben wir eine Art
Theozid, von der zwei Grundgedanken herkommen, die die Bibel durch-
ziehen: ,,Die erste Kategorie dieser Grundgedanken ist die Totalitat, das
Fleisch oder auch die Welt (verschlossen gegeniiber dem Nichsten und
Gott); die zweite zeigt sich als Andersartigkeit, die nicht nur die des Nachs-
ten sondern auch der Gottes ist.“" Diese Opposition kann aufgezeigt werden
an Hand der Geschichte von Mose und Pharao, den Propheten Israels und
dem Volk, insbesondere den Kénigen in ihrer Selbstdarstellung als Gotter,
bei Jesus und der jiidischen theokratischen Herrschaft, den Christen und
den Anhingern des kaiserlichen Kultes. So fiihrt die Realitit des Bosen zu
der Totalitit eines Systems, das den Anderen in seiner Andersartigkeit und
Instabilitit verneint. Das Bose spaltet die Person und ldsst sie unsicher wer-
den im Vertrauen zu seinem Gleichartigen. Was ist zu tun oder was sollte
man tun? Welche Strategie muss man verfolgen, damit man sich gegensei-
tig wieder vertraut, um dieses Krebsgeschwiir zu bekdmpfen, um diesen
Wahnsinn zu widerlegen?

6. Besonderheit afrikanischer Theologen

Der Theologe im afrikanischen Milieu wiirde sich definieren als einer oder
eine, der die Umwilzungen und die Mutationen in mitten der verschie-
denen Strukturen der Gesellschaft beobachtet und beschreibt, wie z. B. die
Erziehung, die Kommunikation, das Leben der Gemeinschaft. Er befindet
sich zum einen zwischen den Kirchen und der Welt, zum anderen zwischen
den Ausbildungszentren, und zwischen Glaubenden und Nicht-Glau-
benden. Mit anderen Worten, er wird ein Kritiker der ihn umgebenden
Gesellschaft und Kultur und der theologischen Praxis der Gemeinschaft
der Gemeinden (ihres Zeugnisses, ihrer Liturgie, ihrer Diakonie, ihrer Ge-
schwisterlichkeit und ihrer Art zu sein). Er lehnt es ab, nur ein intellektu-
eller Schwamm zu sein, und meditiert, um von Gott zu sprechen auf einem
geschundenen Kontinent. Jeder authentische und reife Glaube muss sich
aller Naivitit und Passivitit entsagen.

Der Theologe im afrikanischen Milieu kann nicht indifferent bleiben ge-
geniiber dem Heutigen mit seinen neuen Fragen und seinen Umwilzungen
(die STD, die HIV/Aids, der Globalisierung, der Revolution der Informatik
und der Wirtschaft, der Korruption, der Kriege, der Ausbeutung von Kindern
und Frauen, der besonderen Straflosigkeit, der Abartigkeiten aller Art).

Er muss die gegenwiirtigen Krifte und Situationen, die Geschichte der
Frauen und Minner, die im Kampf um die Freiheit unterdriickt werden,

10 Bouba Mbima, Prédication, 184.
1 A.a.0.,186.



Das erlittene Bose 97

so weit wie moglich mit einbeziehen. Er muss seine Aufgaben an einem
Punkt, wo Anthropologie, Hermeneutik und Semantik sich kreuzen, neu
definieren. Und schliefllich muss er seine Augen erheben zu einem neu-
en weit entfernten Horizont, um das Ganze von Gott, das Ganze seines
Evangeliums, die Gesamtheit seiner Kirche, die Gesamtheit seiner Schop-
fung und die Gesamtheit der Welt wahrzunehmen. Dies ist und bleibt die
Hauptaufgabe des praktischen Theologen. Er muss eine Verbindung schaf-
fen zwischen der Praxis und der Theorie, dem Reden und dem Tun, um auf
die Erwartungen der Menschen zu antworten. Jean-Marc Ela ermahnt die
afrikanischen Theologen mit allen Kommunikationssystemen'? zu brechen,
welche die Horer nicht dort ansprechen, wo sie sich gerade befinden. Dies
tuend, welche Losung kénnen sie fiir das Problem des erfahrenen Bosen
bringen? Diese Losung oder Versuch einer Losung ist der dringende Aufruf
zu einer Versbhnung und zu einem Wiederautbau der durch das erlittene
Bose zerstorten afrikanischen Gemeinschaften.

7. Eine dringende Aufforderung zur Versohnung und zum
Wiederaufbau der afrikanischen Gemeinschaften heute

Es ist offensichtlich, die religiosen, sozialen, politischen und wirtschaft-
lichen Bereiche sind nicht in der Lage die heutigen Schwierigkeiten, die
verbunden sind mit dem Zusammenhalt und der Entwicklung der afrika-
nischen Volker, zu losen. Eine bessere Zukunft der afrikanischen Volker im
Kampf gegen die Misere, die Armut, die Ungerechtigkeit gelingt nur tiber
die Verarbeitung des erlittenen Bosen. Ein Erfolg dieses Kampfes wiirde
den Schwestern und Briidern Afrikas ermoglichen, eine eigene Entschei-
dung zu treffen und an dieser festzuhalten, was fir ein Gegenwind auch
noch kommen mag. So konnten sie die Geschichte der Welt durch ihre ei-
gene Geschichte mitbestimmen. Die Misere Afrikas und die Mentalitit, die
uns glauben machen will oder uns iiberzeugen soll, dass wir arm sind, wird
nicht ausgerottet durch einen Erlass der Schulden und der Auflagen. Man
muss im Gegenteil von seiner eigenen Fihigkeit und seinem Wollen in der
Geschichte {iberzeugt sein. Fiir einen neuen Anfang ist es an der Zeit, dass
die Theologen und Christen im afrikanischen Milieu, das zurtckweisen,
was sie Jahrzehnte lang unterdriickt hat.

Das erlittene Bose zu beseitigen, bedeutet zu allererst ein neues Selbst-
bewusstsein zu gewinnen als Grundvoraussetzung fiir jedes menschliche
Wesen. Ich fiirchte, dass man weiterhin nur abstrakt bleiben wird, statt
konkret und praktisch zu werden, wenn man nicht ein gewisses Maf3 an
Selbstbewusstsein erlangt.

In der Tat, in jedem menschlichen Wesen regen sich zwei fundamen-
tale Bediirfnisse. Zu allererst haben Mann oder Frau jeden Alters, unter

> J.-M. Ela, Repenser la théologie africaine. Le Dieu qui libére, Paris 2003, 25, dt.: Gott be-
freit — Neue Wege afrikanischer Theologie, Freiburg i. Br. 2003, 28.



98 Timothée Bouba Mbima

welchem Himmel und an welchem Ort Er oder Sie sich auch befinden, das
Bediirfnis nach Sicherheit. Sicherheit ist nach dem Worterbuch ,Le Petit
Robert' eine Geisteshaltung des Vertrauens und der Ruhe, d.h. aber, dass
materielle, wirtschaftliche, politische Rahmenbedingungen gegeben sein
miissen, um eine solche Gelassenheit zu schaffen.

In Sicherheit sind die, die im Stande sind zu wohnen, sich zu kleiden,
sich zu pflegen und sich Mufle zu gonnen. Von welchen Lippen kommen
nicht einmal diese Ausspriiche: ,,Ich mochte mich wohl fithlen® oder ,,ich
mochte gliicklich sein?“ Das ist das Ideal aller Menschen oder mindestens
das hochste Ziel, wie man es bei vielen Leuten feststellen kann. Es gibt also
das Bediirfnis nach Schutz vor allen Formen von Mangelsituationen. Nur
ist diese Betrachtungsweise egoistisch, denn alles konzentriert und verengt
sich auf das Individuum in seiner Vereinzelung. Der Mensch beschrankt
sich auf seinen eigenen Bereich, er selbst wird zum Zentrum und einzigen
Maf3stab. Und schliefllich lautet das zweite Grundbediirfnis, jeder Mensch
stellt sich die Fragen nach dem Grund seines Seins.

»Wir miissen ein Ziel haben und lieben, um lebendig zu bleiben als Person.“"

Der Mensch sucht und schafft sich einen Sinn in seinem Leben. Dieser As-
pekt ist Teil der Basis der eigenen Werte des Mannes oder der Frau. Seine Be-
diirfnisse zu befriedigen, ist der tiefe und zwingende Wunsch, d. h. die Ener-
gie treibt zur Tat an, um existieren zu kénnen und in Sicherheit zu sein.
Diese beiden Faktoren haben als erstes Ziel, den Menschen in seinen
taglichen Bedirfnissen zu befriedigen. Die Nicht-Befriedigung dieser Be-
diirfnisse fithren zur Frustration. Wir konnen unter anderem auch noch die
Schuldgefiihle zitieren, verursacht z. B. durch unangemessene Ziele, oder die
Verbitterung, verursacht durch Bedingung von Aufien (Nachbarn, Nichste),
oder die innere Unruhe, provoziert durch die Angst vor dem Misserfolg.
Die Flucht in die Sicherheit, sagt Lawrence J. Crabb Jr. ,kann zu der einen
oder anderen der vielen klassischen Formen der Unordnung fithren: Pho-
bien, sexuelles Versagen, zwanghafte Neurose, triebhafte Angste, etc.!

8. Das Bewusstwerden der Krise und der Bruch mit dem Bdsen

Trotz der Komplexitit des Ausdrucks ,,mal-souffert” (das erlittene Bose)
wagen wir es, einige Wege der Uberlegungen aufzuzeigen, damit das wie-
der aufgebaut werden kann, was zerstort wurde und was weiterhin im Men-
schen zerstort wird, wie z.B. das Zerreiflen des sozialen Netzes. Es geht
darum, alle Menschen so zu férdern, dass sie auf ein Leben hoffen kénnen,
in dem ,,alle Dinge in dem Licht erscheinen werden, das sie im Namen eines

> L.J. Crabb Jr., Approche biblique de la relation d’aide, L.L.B., France 1988, 132.
L M



Das erlittene Bése 99

einsichtigen Kriteriums auch wirklich verdienen.“"*> Geist und Inhalt der
biblischen Texte ermutigen uns stark auf diese Hoffnung hin zu streben: zu
einem neuen, monetdr und politisch entkolonisierten Afrika.

Wie kann man heute auf seinen Nichsten horen, ihn betrachten? Wie ist
eine vollkommene Liebe zu realisieren angesichts einer Welt, gefangen in
Hass und gegenseitigem Ausschluss? Wie ist die Aufmerksamkeit der Kirche
Jesu Christi denen gegeniiber, die sagen, sie haben niemanden? Hore ich auf-
merksam und ausreichend meinem Néchsten zu mit seinen Verletzungen,
seinen Gefiihllosigkeiten, seinen hochst unaussprechbaren Wunden und
seiner kindlichen Seele? Diese Fragen kénnen uns nicht gleichgiiltig lassen,
wenn wir fiir uns die Liebe erbitten, die vom Herrn Jesus Christus ausgeht,
die ja fiir uns bedeutet, ganz nach dem christlichen Prinzip zu leben.

In der Tat, die moderne Epoche’ (Rationalitit, eingeleitet durch die Auf-
klirung) und die Postmoderne (alle Versuche die Themen der Modernitat:
Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit in Frage zu stellen) haben nicht auf
die Erwartungen der Volker antworten konnen. Die Fragen der Freiheit und
der Gleichheit beschiftigen uns noch weiterhin: Das Recht auf freie Mei-
nungsiuflerung wird weiterhin verhohnt, und Ungerechtigkeiten jeder Art
werden weiterhin veriibt. Die Welt ist weiterhin zweigeteilt: die eine bleibt
reich und die andere verarmt. Kurz, der Friede wird zu jeder Zeit und auf
jedem Teil der Erde bedroht durch die Dinosaurier der Diktatur.

Die Kirche macht heute eine Krise der Legitimitit durch, obwohl die Bi-
bel immer noch ihre Grundlage ist. Die Kirche hat keine fertigen Antworten
auf die verschieden Fragen, die Mdnnern und Frauen stellen. Deshalb hat
sie ernste Probleme, die Glaubigen und die Nicht-Glaubenden dieses neu-
en Jahrhunderts zu fesseln. Das hat zur Folge, dass die christliche Kirche
immer unpersénlicher und oberflachlicher in der Praxis des Gemeindele-
bens wird, weil sie nicht mehr zeitgemaf ist und schweigsam geworden ist
gegeniiber einem unwiirdigen Leben in der Misere. Wir wissen, dass der
christliche Dienst nicht nur evangelisieren bedeutet, sondern auch das Volk
Gottes in Solidaritat und Verbindlichkeit aufzubauen. Dies sind die Werte,
die gegeniiber dem Egoismus und dem ,,Ich® gestirkt werden miissen. Der
Egoismus und das ,,Ich® sind die verbreiteten und iiblen Faktoren, die das
Wachstum der christlichen Gemeinschaft verhindern (Phil 2, 21).

Die Kirche Jesu Christi, ihrer Mission in der Welt bewusst, muss sich mit
den neuen Paradigmen versehen, um die Wunden und Striemen der Frau-
en und Ménner zu verbinden,” die verletzt sind vom téglichen Elend und
Kummer. Sie muss einen neuen Blick gewinnen fiir ihre eigenen Struktu-
ren und die ihrer Diener, um sie miindig und treu zu machen. So werden sie
fahig die postmoderne Welt, zerfallen in Millionen Stiicke, zu verandern.

"5 Blaser, Coup de foudre, 41.

*® Ich bin inspiriert vom Vortrag: Variétés des théologies postmodernes, gegeben im Win-
tersemester 1998/99 von K. Blaser, UNIL, 16.

7 Crabb Jr., Approche biblique, 9.



100 Timothée Bouba Mbima

Die Naturkatastrophen, der moralische Verfall (Laster, Bosheit, Schwi-
che), die sozialen Unordnungen (Ungerechtigkeit, Gewalt, Unterdriickung
und Krieg), das Ungeniigen und die Verbiegung der Gedanken (Gleichgiil-
tigkeit, Unverstindnis und Irrtum), die allgemeine Situation des Menschen
und der Welt (Tod, Leiden, Ungliick), sind die konkreten und taglichen Re-
alitidten dessen, was wir mit dem Wort das Bose meinen. Aber die Defi-
nition dieses Bosen variiert von einem Kontext zum anderen, von einem
Milieu zum andern, von einer Disziplin zur anderen. Trotz allem bleibt
eins immer gleich: es gibt nach der ,impressionistischen Methode™* im-
mer zwei Arten des Bosen. Das Bose, das erlitten werden muss, in diesem
Fall handelt es sich um ein Ungliick, das Emporung nach sich zieht; und
gleichermaflen kann das Bdse bewusst verursacht sein, das Bose wird so
zur Boshaftigkeit und Gemeinheit. Das Bose ist also das, was empdrt und
das, was beschamt; es bedriickt, erpresst, zerstort und sit Unordnung in
den Beziehungen. Jenseits dieser auf Eindriicken oder Feststellungen des
Bosen basierenden Methode, ist es wichtig, sich den biblischen Texten zu-
zuwenden. Was sagen sie wirklich zum Bésen, seiner Manifestation und
der Weise ihrer Bekimpfung?

Die schriftlichen Zeugnisse entwickeln eine Dualitit: Gott und die Welt,
aber die Welt bleibt eine Schopfung Gottes (Gen 1). Das bedeutet, die Welt
kann sich IHM nicht entziehen. Nach Gen 3 ist das Bose im Herzen des
Menschen. Die vielen Formen des Bosen, die hier zitiert werden, sind Vari-
anten des einen, wahren Bésen. Die Unkenntnis Gottes und die Revolte des
Menschen gegen ihn (der Ungehorsam). So besteht nach dem Alten Tes-
tament das Bése in der Unkenntnis Gottes und in der Untreue an seinem
Bund.” Der Mensch selbst soll und kann fiir seine Ubel aufkommen, er ist
verantwortlich fiir das, was er tut.

Die Schreiber der neutestamentlichen Schriften bleiben bei der Behand-
lung des Problems des Bosen in den Fuf3stapfen des Alten Testaments. Das
Leiden, das Ungliick, der Tod sind verschirft durch die menschliche Siinde,
die die Welt, unter der Verantwortung der Menschen, von Gott trennt. Im
Neuen wie im Alten Testament ist also das Bose verbunden mit der funda-
mentalen Siinde, welche die Entfremdung von Gott durch das Fehlen von
Glauben, Hoffnung und Liebe ist. Die Wurzel oder die Quelle des Bosen
entzieht sich unserer Macht, aber es sind die Meinungsverschiedenheiten
und gegenseitigen Abneigungen der Ménner und Frauen, die das Leben zur
Holle machen. Die Menschen sind aufgerufen, zuriickzukehren zu Gott,
um ein harmonisches Leben zu fithren.

Die Siinde, die nicht nur ein Defekt des Seins oder die Abwesenheit des
Guten ist, sondern eine Verweigerung der Freiheit Gutes in der Gesellschaft
und in der Welt zu tun, muss bekdmpft werden. Doch Siinde zu bekdmpfen

18 Dieser Ausdruck stammt von mir und soll einfach ausdriicken, dass man ohne wissen-
schaftliche Auswertung sich mit den Tatsachen einer Situation beschiftigt. Eine Entschei-
dung wird auf Grund der Wahrnehmung getroffen.

Dictionnaire: Catholicisme, Hier, Aujourd’hui, Demain, Paris 1979, t. 8, 220-232.



Das erlittene Bose 101

setzt zuerst einmal voraus, dass sie entlarvt wird in allen ihren Formen und
natiirlich in ihrem ganzen Horror. Zugleich bedeutet es, Protest und Wider-
stand als Mittel des Kampfes zu gebrauchen, die nur wirksam sein kénnen,
wenn sie begleitet sind vom zugesagten Schutz in Jesus Christus. Anders ge-
sagt, aufgrund der Unzuldnglichkeit und Begrenztheit der Kreatur Gottes,
bleiben diese Mittel an sich ungeniigend. Fiir Jesus Christus ist die univer-
sale Liebe die Macht, die gegen alles Bose triumphiert. Diese Liebe, die mit
der Einladung beginnt und zur Versohnung, die Jesus brachte, fithrt, muss
unterstiitzt werden vom Glauben. ,,Diesen Glauben und diese Hoffnung wie-
der neu herzustellen, das bedeutet, das geistlich Bése zu zerstoren, um die
psychosozialen Bedingungen des Gliicks fiir die Mdnner und die Frauen zu
ermoglichen. Die theoretische Antwort ist nicht zu trennen von der Praxis.“*
Der Glaube an Jesus Christus gibt diesem Kampf seine ganze Festigkeit und
verhindert so jede Art von Kompromiss mit den bésen Miichten.

In ihren Antworten auf die vielen Fragen und dargelegten Probleme be-
riefen sich deshalb die Apostel und die Viter der Kirche auf die Person Je-
sus Christus. Die Erlangung des Selbstbewusstseins und das Brechen mit
dem Bosen, bedeutet fiir die eher klassischen oder traditionellen Kirchen,
zuriickzukehren zu einer neuen Qualitit des Evangeliums. Es gilt bei den
Menschen ein frustriertes, gedemiitigtes, traumatisiertes Selbstbewusstsein
wieder aufzurichten, das Gefangnis der Absurditit des Lebens zu sprengen,
sich selbst wieder etwas zuzutrauen und die Isolierung zu iiberwinden, da-
mit sie wieder Geschmack finden am Horen der gottlichen Worte. Es geht
darum, die Glaubigen zu einer personlichen Begegnung mit dem Bésen zu
fithren. Nach dieser bewussten und existenziellen Bewusstseinsbildung
wird man die Losung finden auf das Verschwinden der Hoffnung, die viele
Glaubigen bis zur Enttéduschung gefiihrt hat. Thre geistliche Instabilitit und
Resignation erkldrt zum Teil ihr fehlendes Vertrauen, denn das wirkliche
Problem bleibt die Misere. Die Misere ist eine Ungerechtigkeit, die von Gott
verworfen wird, sie ist nicht etwas, das akzeptiert werden kann oder ge-
braucht werden kann fiir unsere Wohltitigkeiten, sondern eine Sache, ge-
gen die konsequent gekdampft werden muss, eine Sache, die beseitigt werden
muss. Und zu versuchen, gegen die Misere zu kimpfen, bedeutet gleichzeitig
die Siinde zu bekdmpfen, Wurzel aller Inhumanitit, die, wohl verstanden,
Aktionen, Haltungen und Mentalititen® beinhaltet. Die Siinde ist direkt
oder indirekt der Weg, auf dem wir das Leben derer mindern und zerstéren,
die Gott uns als Briidder und Schwestern gegeben hat. Siinde ist eine Haltung,
die uns von unseren Nachsten und von Gott wegfiihrt, die uns dazu fiihrt
zum Nachteil der Anderen unseren eigenen Vorteil zu suchen (Egoismus,
Hochmut, duflerste Ambitionen, unverhiltnismifige Missgunst als Quelle
von Ungerechtigkeit, von Herrschaft und von Gewalt auf allen Ebenen des

* H. Bourgeois, Lespérance maintenant et toujours, in: Le christianisme et la foi chrétienne,
Manuel de théologie, n° 10, Paris 1985, 18.
' ].K. Nyerere, Freedom and development, Dar-es-Salaam 1973,2.



102 Timothée Bouba Mbima

Lebens). Dies bedeutet sicherlich zu einer mentalen Revolution zu gelangen,
die zweifellos aus einer neuen Lektiire der Bibel kommt und aus einer neuen
Bewertung europdischer und einheimischer Missionsaktivitaten.

9. Von der Entgiftung einer iiberlasteten Mentalitéit zur Einfithrung
eines kreativen Geistes '

Entlasten, anstatt natiirliche Neigungen zu verstirken (zu den Stitten des
Leides zuriickkehren, individuell oder kollektiv, damit das Feuer der Liebe
in der geteilten und zerrissenen Welt Afrikas wieder entflammt).

Der Mensch, traumatisiert und zerstort von den Fehlern anderer oder von
den sozialen, historischen und politischen Bedingungen, wehrt sich dage-
gen, sich zu 6ffnen. Er schlief3t sich in sich ab. Er ist tief in sich gespalten und
kann nicht mehr aussprechen, was er denkt. So geschieht die Analyse der
Geschehnisse und ihrer Abldufe im Einfluss von Leiden und Armut.

»Das psychische Trauma, die Schwere und Tiefe der Misere haben die Desta-
bilisierung der kreativen Beziehungen zwischen den Mitgliedern der Gesell-
schaft geférdert. Man entdeckt eine Neubelebung eines individuellen Uberle-
bensinstinktes und das Verschwinden eines Kampfes fiir ein gemeinsames Ziel,
ein Zerbrockeln familidrer Solidaritat im afrikanischen Sinn des Wortes.“*

Der Theologe und der praktische Theologe im Besonderen soll die Frohe
Botschaft verkiindigen, um den kranken und in sich gespaltenen Menschen
zu befreien und wieder aufzurichten. Thn wieder aufzurichten bedeutet,
dass das Feuer der Liebe in ihm und um ihn, fiir ihn und fiir den Néichsten
wieder entflammt wird.

Es gilt die Bediirfnisse der Menschen zu wiirdigen und sich nicht nur
zufrieden zu geben mit der Forderung nach Bekehrung.* Anstatt weiterhin
nur die Bekehrung zu predigen, muss die Kirche neu hinsehen lernen und
neu predigen lernen, damit der verletzte Mensch seine Wiirde und seine
Humanitit wiedererlangt, die ihm die Michtigen genommen haben.

»Jesus Christus hat durch seinen Tod am Kreuz die Stinde hinweggeschafft, die
Inhumanitit beseitigt und Frieden geschaffen, er stellt den entstellten und gede-
miitigten Menschen wieder her, er ermutigt zu neuem Selbstbewusstsein und zu
einer wahren Bekehrung des Gewissens und zu einer Riickkehr zu einer neuen
Qualitdt des Lebens.*

Die Kirche ist aufgerufen die Wiirde und die Personlichkeit der Opfer
wieder herzustellen, dies sind zwei Konditionen fiir eine neue Perspektive
eines sozialen Lebens.

2 Bouba Mbima, Prédication, 193.

2 Wortlich: ,,ne pas se coucher dans le lit de la repentance®, dt.: ,.es sich nicht im warmen
Bett der Bufle gemiitlich machen®.

2 Bouba Mbima, Prédication, 23s.



Das erlittene Bose 103

»Dieses Leben findet sich nirgends, es ist aufzubauen von den an Jesus Christus
Glaubenden. Es gibt keine perfekten Rezepte dafiir, es sei denn die Bekehrung
der Mentalitit und eine Sachlichkeit der sozialen Motive.“*

Es miissen deshalb mit den Mitteln des Geistes der Reflexion andere Pa-
radigmen gefunden werden, Paradigmen, die eine Neuorientierung und
Neuschaffung einer neuen Gesellschaft erlauben, die das Wort Gottes ernst
nimmt und ihr Leben auf dieses Wort und auf die Wichtigkeit eines kollek-
tiven Gewissens setzt.

10. Die Bewusstseinsbildung einer Haltung des Dialoges

Der Dialog kann nicht verstanden werden wie eine Weltreligion, sondern

wie eine Solidaritit, die dem Absolutismus iiberlegen ist, ein Vertrauen, das

dem Misstrauen iiberlegen ist, und einer Hoffnung auf eine gemeinsame

Zukunft, die dem Riickzug in ein Getto {iberlegen ist. Deutlicher gesagt,

Dialog bedeutet: Mdnner und Frauen wollen gemeinsam das Geheimnis

und den Sinn des menschlichen Lebens teilen und teilhaben am Kampf der

einen und anderen in Leiden, Hoffnung und Freude.?®
Dies bedeutet:

— auf der politischen Ebene
ist es notig, jedem Mann und jeder Frau die wesentlichen Elemente der
Demokratie einzuprigen, wie die kollektive und individuelle Freiheit
der Entscheidung und der Auflerung. Ein Machtwechsel soll sich nach
dem geduflerten Willen des Volkes vollziehen. Es ist nicht iibertrieben
zu sagen, dass einer groflen Anzahl von afrikanischen Politikern und
Politikerinnen eine Kultur der Demokratie fehlt. Es ist eine klare Sache,
dass die Demokratie ein Kind ihrer Zeit ist. Aus diesem Grunde muss
sie auf der Geschichte Afrikas aufbauen, sie ist Frucht eines historischen
und sozialen Weges. Sie wird nicht einfach auf uns herabfallen und um-
gesetzt werden konnen, ohne dass dabei auch an den Verstand appel-
liert werden muss. In der Tat, wir miissen wissen, dass die Umsetzung
vor allem eine Erklarung und eine Meditation voraussetzt, die Faktoren
sind fiir jedes seriose Engagement.

— auf der sozialen Ebene
ist es notig, dass die politischen und religiosen Verantwortlichen neu
lernen auf das Volk unten zu horen, um mit ihnen ihre Leiden, Fragen
und verschiedenen Rezepte zu teilen. Dieser Weg ermoglicht eine wahre
Integration auf nationaler und regionaler und lokaler Ebene, und hilft in
vielen Lindern Afrikas, die aktuelle Krise wirtschaftlicher, politischer,
kultureller, technologischer, wissenschaftlicher, religioser und histo-
rischer Art zu iiberwinden.

% A.a.0,236.
* Blaser, Coup de foudre, 84.



104 Timothée Bouba Mbima

- auf der religiosen Ebene

ist es notig, die Geistlichen einzuladen, die ererbte Hierarchie kreativ
neu zu gestalten, wenn sie denn wollen, dass ihre kirchlichen Strukturen
und ihre theologische Praxis (Predigt, Liturgie, biblische Studien, Un-
terricht, Diakonie und theologische Ausbildung) den Zukunftsschock
verkraften sollen. Das setzt eine radikale Veranderung ihrer Art zu le-
ben, zu héren und zu handeln voraus. Bei dieser dekonstruktiven?” Vor-
gehensweise, sind die Geistlichen aufgefordert, die Bibel und die missi-
onarischen Aktion ,neu zu lesen®. So wie es Jean-Marc Ela sagt, es ist
notig, die afrikanische Theologie neu zu denken.

»Neu lesen“ (,,Relire”), bedeutet nach dem Warterbuch ,,Le petit Robert®
von neuem lesen mit dem Ziel zu korrigieren, zu iiberpriifen, was man
schreibt oder was einer geschrieben hat. Im Rahmen unserer Untersuchung
handelt es sich um eine ,Lektiire” der christlichen Rede, der Predigt im
afrikanischen Kontext allgemein, besonders aber im Kameruner Kontext.
Unser Kontext ist immer gezeichnet von der Misere, dem Verschwinden
des Vertrauens, der Enttauschung und von den Hindernissen einer wirt-
schaftlichen Entwicklung.

Die Bibel umfasst in der Tat historische, poetische, prophetische und di-
daktische Biicher. Sie enthalt ebenso Information iiber die Welt und prig-
nante Zeugnisse, wie iiber das Eingreifen Gottes in das Leben von Médnnern
und Frauen in einem ganz bestimmten Kontext und Epoche. Die Bibel oder
die Heilige Schrift ist nicht selbst die Offenbarung von Gott, sondern sie
ist das Zeugnis der Offenbarung Gottes. Die Bibel ist deshalb kein Vorrat
an fertigen Antworten, sie bleibt aber eine Quelle der Inspiration und der
Aktion. In der Tat, die Offenbarung ist Wort, Kraft, wirksame Macht (Gen
1,29 ,Gott sprach®).

»Sein Wort geht allen menschlichen Worten und menschlichen Schriften vor-
aus. Sein Wort erzeugt die menschlichen Worte und Schriften. So ist die Offen-
barung Gottes in der Welt bekannt gemacht worden. Das ist der Ort der Predigt.
Sie ist nicht die Offenbarung, aber sie ist Zeugnis der Offenbarung, der Eintritt
der gottlichen Offenbarung in unsere Realitit.“*

Die Predigt steht in der Kontinuitat der gottlichen Manifestation in der Ge-
schichte der Menschheit. Es ist notigt, dass eine Einheit besteht zwischen
der Lektiire der Bibel, der Mission, der Padagogik des Glaubens® und der

* Diese dekonstruktive Vorgehensweise besteht darin, jeden fatalistischen Diskurs zu ent-
larven und andere Werte als Fundament zu betonen. Diese Werte miissen sich in hu-
manen Projekten realisieren lassen.

C. M. Overdule, A I'écoute de la parole. Une initiation 4 la prédication: théorie et pratique,
Lomé/Yaoundé, Haho/Clé 2000, 56.

Die Pddagogik des Glaubens ist die Entwicklung eines Typus von engagierten Minnern
und Frauen als Akteure der Intervention im Wandel der Gesellschaft. Diese Akteure an
der Basis befinden sich in ,,den dorflichen Gemeinschaften, den Stadtteilen, unter den
Frauen, bei allen fiir Innovationen offenen Generationen und auf sie muss man sich stiit-



Das erlittene Bose 105

Feier des Gottesdienstes. Ebenso ist es notig diese Einheit wieder zu finden
auf der Ebene des Glaubenswissens, d. h. der Theologie.

Christen, katholisch wie evangelisch, die gefangen sind in einem konfes-
sionellen und dogmatischen Getto, befinden sich in Trennung, in Scheidung
mit der Kirche und der Gesellschaft. Die Kirche darf weder ein ideologischer
Apparat sein noch werden, dessen Rolle es ist, inhumane Strukturen zu le-
gitimieren und zu sanktionieren. Die Neulektiire der Bibel ist eine pastorale
Entscheidung, die uns in eine klare und entschiedene Position bringt, die
Gesellschaft zu verdndern.

Die Wirkung der evangelischen Predigt ist nicht mehr die, die man von
ihr erwarten kénnte. Aus diesem Grunde muss die Bibel neu gelesen wer-
den als Zeugnis der Offenbarung Gottes an Ménner und Frauen in einem
ganz bestimmten Kontext, ebenso miissen die missionarischen Aktionen
mit dem Ziel neu gelesen werden, mit gewissen Gewohnheiten zu brechen,
die einen Fortschritt und eine Reifung des Glaubens verhindern.

Neu lesen bedeutet fiir uns, die biblische Botschaft fiir heute zu aktu-
alisieren; dies meint und bedeutet, dass predigen interpretieren ist. Die
interpretierende Aufgabe verlangt theologisches Wissen und eine seridse
exegetische und theologische Arbeit.

» Die Aufgabe der Predigt besteht darin heute dasselbe zu sagen wie frither, aber
das ist nur moglich, wenn man es anders sagt.“*

Die Hermeneutik muss sich festmachen zwischen der Exegese und der
Predigt einerseits und zwischen der Predigt und seiner Aktualisierung fiir
die heutigen Horer andererseits. Es besteht eine Wechselwirkung zwischen
dem biblischen Text und den Horern der Verkiindigung, zwischen der ge-
genwirtigen Welt und der biblischen Welt.

»Ausgangspunkt der Interpretation ist die Bibel, Zeugnis der gottlichen Offen-
barung, die aktuelles Wort Gottes fiir den Menschen heute werden will.“!

Mit anderen Worten, die Interpretation ist Aufgabe des Glaubenden in sei-
ner jeweils gegenwirtigen Situation und nicht Aufgabe einer Interpretation
des objektiven Gehalts der Bibel an sich. Dieses spezifische Problem zeigt
D. Buttrick, wenn er sagt:

»Konfrontiert mit Texten und Worten der Vergangenheit, diirfen die Prediger
nicht nur fragen: Was bedeutet das? Sondern sie miissen eine viel tiefer liegende
Frage stellen: In welcher Weise werden sie bedeutsam?“»

Es ist nicht wichtig zu sagen, was die Worte der Bibel friiher einmal zu be-
deuten hatten, sondern was sie fiir die heutige Welt Afrikas zu Beginn des

zen, um die institutionellen Mechanismen zu verinnerlichten, die offen sind fiir eine Ent-
wicklung®. Vgl. Y. Assogba, Jean-Marc Ela. Le sociologue et théologien en boubou, 48.

** Overdulve, A I’écoute de la parole, 87.

54,088

* Buttrick, in: Overdule, A I’écoute de la parole, 89.



106 Timothée Bouba Mbima

dritten Jahrtausends zu sagen haben. Es ist selbstverstidndlich, dass keine
historische Situation sich wiederholt, die eine direkte Ubertragung eines
Bibeltextes fiir eine christliche Gemeinschaft heute erméglicht. Jeder Pre-
diger arbeitet zwischen zwei Polen, dem Horer und dem biblischen Text, er
wird zum Interpreten des einen wie des anderen.

11. Das Evangelium und das Heute der vom Bdsen zerstorten Menschen

Die Wechselbeziehung zwischen dem afrikanischen Kontext und dem Evan-
gelium heute herzustellen bedeutet: Das Horen auf Texte und Schriften von
gestern erfordert auch ein Horen auf die aktuelle Gemeinschaft heute. Es
gibt keine Wechselwirkung zwischen beiden, ohne so weit wie moglich die
heutige Situation mit einzubeziehen. Die vor zwei- oder dreitausend Jahren
geschriebenen Texte beziehen sich nicht direkt auf die afrikanischen oder
europaischen Realitdten, sie heute zu proklamieren bedeutet auch ihre Ver-
gangenheit zu wiirdigen und zu respektieren.

Der Prediger, der sich in einer kritischen, stindigen und fruchtbaren Re-
flexion befindet, unterstiitzt von theologischer und dogmatischer Gewiss-
heit, vermag den Glaubenden eine Stabilitit des Selbstbewusstseins und des
Seins zu geben. Aus diesem Grunde muss er die gesamte Geschichte der
Bibel und die Geschichte der Mission, so wie sie von den Missionaren ge-
dacht, entwickelt und vertreten wurde, neu zu lesen verstehen. Das wird
ihm helfen, den im Ansatz verborgenen oder den militanten Fundamenta-
lismus derer, die denken, direkt, ohne Miihe und ohne Probleme die Texte
von gestern fiir die Glaubenden heute auszulegen, zu vermeiden.”

Die griindliche Neulektiire aus der Glaubenserfahrung und der Mensch-
heitserfahrung fiihrt zur Entdeckung des Wertes der Arbeit, Wert eines ent-
deckenden und gestaltenden Glaubens, Wert des Kampfes gegen alle Michte
des Bosen, Wert des Widerstandes und des Protestes gegen eine Verabsolu-
tierung menschlicher Gesetze, Wert kreativer Verinnerlichung und Wert
des Zeugnisses, die Mdnner und Frauen mit einem neuen Gesicht hervor-
bringen werden. Die Neulektiire stellt die Menschen vor neue Realitdten und
wird eine Verdnderung in Gang bringen hin zu einer deutlicheren Sprache,
die nicht nur bei den Allgemeinheiten der Erklarungen der Menschenrechte
und des Kampfes gegen den Hunger stehen bleibt. Die unprizise Predigt
verliert immer mehr ihre Kraft, denn sie vertieft den Graben zwischen dem
historischen Jesus und dem geistlichen Christus, zwischen der sozialen Mis-
sion der Kirche und der Evangelisation.

Die Bibel, Buch des Lebens, muss Neues hervorbringen, eine Verdn-
derung bewirken, sonst wird sie zum toten Buchstaben. Thre Neulektiire
ermoglicht es der Kirche ein ,fiinftes Evangelium® zu haben, das, weil es
keine getreue Kopie dessen sein wird, was einmal fiir immer geschrieben

* G. Theissen, Le défi homilétique. Lexégese au service de la prédication, Genéve 1994, 121.



Das erlittene Bose 107

worden ist, aus Streichungen und Neuanfingen bestehen muss. Diese Ak-

tualisierung bedeutet also das Evangelium neu zu formulieren und neu

zu denken, damit es den Glaubenden zuginglicher wird und den Voélkern

wieder Appetit auf das Evangelium macht. Damit diese Aufgabe gelingt,

stellen sich drei Fragen:

- Welches Wort ist in einem Kontext zu sagen, in dem die Liebe Gottes von
Tag zu Tag mehr zerbrockelt?

- Wie ist in dieser historischen Situation nach dem Geist des gekreuzigten
Christus zu handeln?

- Wie ist der Horizont der Hoffnung, den das Evangelium erdffnet, zu deu-
ten, zu konkretisieren und zu aktualisieren?

J. Keegan zeigt klar und deutlich:

,der zielsichere Diskurs, der wirkungsvolle Gedankenflug, werden von den Ho-
rern und dem Redner gemeinsam gestaltet, mit dem Ziel einer Interaktion ganz
und gar originell und wesentlich.**

12. Erneuerung der ganzen Schopfung in wirtschaftlicher, politischer
und sozialer Hinsicht

Die Manifestation der Herrlichkeit Gottes in und durch den Auferstan-
denen muss das ganze Universum erreichen. Denn die ganze Schépfung
leidet unter dem erfahrenen Bosen und wartet auf eine totale Befreiung.
Diese Befreiung macht nur Sinn, wenn das materielle Universum mit dem
geistlichen Aspekt harmoniert.

In der Tat, die wirtschaftlichen, politischen und sozialen Bedingungen
bleiben beherrscht von vielfiltigen Aggressionen und Gewalttitigkeiten
von Minner und Frauen gegeniiber anderen Menschen und gegen den Kos-
mos. Das Leiden kommt von einem System der Gewalt, von einer Vielzahl
von Versagen und von Wucherei, veriibt von einer Minderheit, die die Mit-
tel hat, in wiirdigen Verhéltnissen zu leben, sagt der Priester Jean-Marc Ela.
Die Kirche muss mit ihrer evangelistischen Mission die Menschen wach-
riitteln fir diese Einsichten und fiir die Grofle ihrer Freiheit. So wie es das
zweite Vatikanum sagt: ,,Es ist notig, an der Erneuerung der Mentalitit zu
arbeiten und eine breite soziale Verinderung vorzunehmen® (G. S. 26, 2). Es
geht um die Aufgabe, eine Gesellschaft zu ersinnen, die nicht imaginar ist,
sondern die eine andere, eine sehr realistische Gesellschaft ist, in der die
Menschen nicht mehr gegen die Sklaverei des zu erleidenden Bosen schrei-

* ]. Keegan, The mask of command paru, ist in franzésisch unter dem Titel: Lart du com-
mandement, Paris, Librairie académique Perrin, erschienen und zitiert von B. Hort in:
Cahiers de I'l. R. P,, n° 18, mars 1994, 3-6. In der Tat, fiir J. Keegan braucht die wirksame
Predigt einen Pakt zwischen dem Redner und dem Hérer.



108 Timothée Bouba Mbima

en miissen und vor Hunger sterben, verursacht von den Egoisten und Leu-
ten ohne Skrupel. Es braucht deshalb

»einen anderen Menschen, ein anderes Produktionssystem, eine andere Form
des mitmenschlichen Zusammenlebens, sei es im Schofl der Familie oder in der
Gesellschaft insgesamt. Wir miissen kimpfen gegen alle verfremdenden Krifte
und dem Menschen zugleich seine Verantwortung fiir sich und seinen Korper
wiedergeben und ihm die Fragwiirdigkeit all dessen bewusst machen, was mit
Willkiir und Fatalismus zu tun hat.**

Eine solche Entwicklung des Volkes verwirklicht sich mit Strategien, die
so umgesetzt werden, dass sie den sozialen Wandel kontrollieren kénnen
und die Mythen der Liigen derer durchbrechen, die die Macht fiir ihren
eigenen Profit beanspruchen. Ohne ein solches Klima der Freiheit als Vo-
raussetzung, unterstreicht der Priester Jean-Marc Ela,* kann unter den Be-
dingungen einer Unterentwicklung, von der einige anriichige Individuen
profitieren, eine solche Entwicklung nicht stattfinden. Es ist nétig, die lo-
kalen Initiativen (von unten oder von ganz unten) zu ermutigen und ihnen
jede Unterstiitzung und Hilfe zukommen zu lassen. Denn fiir uns erschei-
nen diese Gruppeninitiativen auflokaler Ebene und die Verwaltung der na-
tirlichen Ressourcen die beste Art und Weise zu sein, einen erfolgreichen
Kampf gegen die Misere und die Armut zu fiihren.

13. Schlussfolgerungen

Das Problem des erfahrenen Bosen ist eine Realitdt und bleibt aktuell be-
sonders in unseren afrikanischen Milieus, wo man mehr den Gefiihlen,
den Erregungen, und dem Luxus nachgibt, als dem Geist und den kartesi-
anischen Optionen (der Vernunft). Wir sind davon nicht nur gefangen ge-
halten, sondern es bleibt im Innersten von uns selbst. Aus diesem Grunde
lenkt und bestimmt es unsere Instinkte unter Verachtung der vertikalen
und horizontalen Beziehung.

Deshalb glauben wir, dass das Bewusstwerden dieses Phanomens, das
eine stindige Gefahr fiir die Gesellschaft ist, den Theologen und auch den
Glaubigen erméglichen kann, das erfahrene Bose besser zu verstehen und
besser zu bekdmpfen.

Diese Einsicht und dieser Kampf kommen unweigerlich aus einer ernst-
haften Meditation. Und das Resultat dieser griindlichen Reflexion hat eine
konkrete Aktion der Briider und Schwestern zur Folge, sie fithren eine
Wahl durch und sie verantworten sie auch. Die Glaubigen haben genug von
hohlen und sinnlosen Woértern und Slogans. Dafiir benétigen sie auch Ka-
pital und nicht nur wohlwollende Worte oder Verurteilungen.

35 J.-M. Ela, Ma foi d’Africain, Karthala, Paris 1985, 115; dt.: Mein Glaube als Afrikaner, Frei-
burg i. Br. 1987, 99-100.
36 Y. Assogba, Jean-Marc Ela, 48.



Das erlittene Bose 109
Bibliographie

Assogba, Y., Jean-Marc Ela. Le sociologue et théologien africain en boubou, Paris/
Montréal 1999

Blaser, K., Variétés des théologies postmodernes, cours du semestre d’hiver 1998/99,
Université de Lausanne.

—, Coup de foudre, Genéve 2003

Bouba Mbima, T., Prédication de I'Evangile et Vie publique. Cas des églises pro-
testantes camerounaises issues des missions, these de doctorat en Théologie, Fa-
culté de Théologie Protestante de Yaoundg¢, Juli 2002

Bourgeois, H., Lespérance maintenant et toujours, in: Le christianisme et la foi
chrétienne, Manuel de théologie, n° 10, Paris 1985

Braga, J., Comment préparer un message biblique, Floride 1987

Crabb Jr., L.]., Approche biblique de la relation d’aide, L. L. B., France 1988

Dammann, E., Les religions de 'Afrique, Paris 1964

Dictionnaire encyclopédique de la Bible, Tome I1.

Dictionnaire: Catholicisme, Hier, Aujourd’hui, Demain, Paris 1979

Djoman, N. O., Phénomeéne de double appartenance religieuse. Réalité existentielle
ou préjugé? Cas des Akan de Cote d’Ivoire, these de doctorat en Théologie, Fa-
culté de Théologie Protestante de Yaoundé, 1995

Ela, J.-M., Ma foi d’Africain, Karthala, Paris 1985, dt.: Mein Glaube als Afrikaner
- Das Evangelium in schwarzafrikanischer Lebenswirklichkeit, Freiburg i.Br.
1987

-, Repenser la théologie africaine, Karthala, Paris 2003, dt.: Gott befreit - Neue
Wege afrikanischer Theologie, Freiburg i. Br. 2003

Theissen, G., u.a., Le défi homilétique. Lexégése au service de la prédication, Ge-
néve 1994

Keegan, J., The mask of command, Franzosisch, Lart du commandement, Paris,
Librairie académique Perrin, zitiert von B. Hort, in: Cahiers de I'IRP, n° 18, mars
1994

Nyerere, K. ]., Freedom and development, Dar-es-Salaam 1973

Lytta, B., Le pardon originel. De I'abime du mal au pouvoir de pardonner, Genéve
1994

Manuel de théologie pratique, Colloque de Yaoundé 1971, CLE

Mbiti, ], Religions et philosophie africaines, Yaoundé, CLE, 1972

Ngah, J., La rencontre entre la religion africaine et le christianisme africain,
Ngaoundéré 2002

Overdulve, C. M., A I'écoute de la parole. Une initiation a la prédication: théorie et
pratique, Lomé/Yaoundé¢, Haho/Clé 2000

Parrinder, G., African mythology, London 1967

Roukema, R., Lorigine du mal selon Origéne et dans ses sources, i: Revue d’His-
toire et de Philosophie religieuses, 83°™ année, n° 4, Octobre-Décembre 2003

Zahan, D., Religion, spiritualité et pensée africaines, Paris 1970



Rechtfertigung des Glaubens

| Religiose Erfahrung als Thema
der analytischen Religionsphilosophie

Mario Fischer
h

1. Was versteht man unter analytischer Religionsphilosophie?

Was sich uns gegenwirtig als analytische Philosophie présentiert, ist kei-
neswegs eine klar umrissene philosophische Richtung. Es handelt sich da-
bei vielmehr um einen Sammelbegriff, einen ,,umbrella term™, unter dem
sich eine Vielzahl unterschiedlicher philosophischer Positionen versam-
melt. Wihrend man bis in die 1960er Jahre analytische Philosophie noch
weitgehend als angelsachsische Sprachphilosophie in der Folge von Gott-
lob Frege, George Edward Moore, Bertrand Russell, dem Wiener Kreis und
Ludwig Wittgenstein verstehen konnte, ist eine klare Bestimmung der ana-
lytischen Philosophie und ihre Abgrenzung von anderen zeitgendssischen
philosophischen Strémungen heute fast unmaglich, da sie in einer Vielzahl
unterschiedlicher Positionen prisent ist.?

Als Wurzeln der analytischen Philosophie lassen sich auf angelsich-
sischer Seite die anti-idealistischen Arbeiten des amerikanischen Pragma-
tismus und von Russell und Moore in England erkennen. Im kontinentalen
Europa waren es die Arbeiten von Frege und dem Wiener Kreis, die die
Fortentwicklung der Logik verfolgten und damit die Weichen fiir eine
Konzentration der Philosophie auf die Sprache stellten. Mit den politisch
bedingten Emigrationen aus Deutschland und Osterreich wurde die analy-
tische Philosophie dann zur angelsichsischen Philosophie.

Entsprechend der vorrangigen Konzentration auf die Sprachphiloso-
phie war analytische Religionsphilosophie zunichst Analyse der religiésen
Sprache.” Haufig wird angenommen, analytische Philosophie sei per se der
Religion feindlich gesinnt, doch ldsst sich dies explizit nur beim logischen

J. Heil, Analytic philosophy, in: R. Audi (Hg.), The Cambridge Dictionary of Philosophy,
Cambridge %1999, 26.
Vgl. W. Kiinne, Analytische Philosophie, RGG* I (1998), 452-454.
Zur Behandlung der religiosen Sprache in der analytischen Sprachphilosophie siehe I. U.
Dalferth, Religitse Rede von Gott (Beitrige zur evangelischen Theologie 87), Miinchen 1981
und J. F. Harris, Analytic Philosophy of Religion (Handbook of Contemporary Philosophy
of Religion 3), Dordrecht/Boston/London 2002, 28-76.

o

w

ZThG 11 (2006), 110-131, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



Rechtfertigung des Glaubens 111

Empirismus feststellen, der zwar die Frithphase der analytischen Philoso-
phie prigte, aber seinen Einfluss fast vollig verloren hat.*

Bis in die 1950er Jahre bestimmte der Sinnlosigkeitsvorwurf des lo-
gischen Empirismus (des Wiener Kreises) das Verhiltnis der analytischen
Philosophie zu religiésen Fragen. Ein Satz galt den Vertretern des logischen
Empirismus nur dann als sinnvoll, wenn er entweder analytisch ist, d.h.
wenn die Pradikatsbegriffe bereits im Subjektsbegriff enthalten sind (z.B.
»Alle Junggesellen sind unverheiratet®) oder, wenn er sich empirisch ve-
rifizieren oder falsifizieren lasst. Also galten religitse Sitze grundsitzlich
als sinnlos.” Alfred J. Ayer spitzte religiose Sitze auf die Behauptung der
Existenz Gottes zu. Nun stand die Frage nach der Wahrheit oder Falsch-
heit der Behauptung der Existenz Gottes nicht mehr zur Diskussion, da die
Behauptung als solche als sinnlos galt.® Mit Beginn der 1970er Jahre kam es
zu einer »epistemischen Wende« in der analytischen Religionsphilosophie:
Nicht mehr die Frage nach dem Sinn von religiésen Sitzen, sondern nach
ihrer erkenntnistheoretischen Begriindung und Rechtfertigung riickte
in den Vordergrund.” Zugleich waren immer mehr analytische Religions-
philosophen selbst bekennende Theisten, die sich nun — zum Teil mit sehr
apologetischem Anspruch - der Analyse der Gottesattribute und zum Teil
sogar klassischen Themen der christlichen Theologie, wie der Trinititslehre
oder der Frage nach dem historischen Jesus zuwandten.®

Wenn auch eine klare Bestimmung der analytischen Religionsphiloso-
phie und ihre Abgrenzung von anderen zeitgendssischen philosophischen
Strémungen aufgrund von inhaltlichen Positionen unméglich ist, so ldsst
sich in ihr doch ein einheitlicher Stil entdecken. In dieser Hinsicht kann
eine Charakterisierung, wie sie James F. Harris vorgelegt hat, helfen, doch
wenigstens ein ungefdhres Bild von ihr zu erhalten.

»However, conceptual clarity and careful, rigorous argumentation are still hall-
marks of analytic philosophy of religion. [...] It is perhaps this confidence in the
ability of continued philosophical analysis to produce philosophically impor-
tant results and to advance philosophical inquiry, which appeals to both theists
and nontheists, that will both characterize and guarantee the future of analytic
philosphy of religion.*

-

Vgl. Harris, Analytic Philosophy of Religion, 25f.
Vgl. Chr. Jiger (Hg.), Analytische Religionsphilosophie, Paderborn 1998, 12 f.
Vgl. M. Laube, Im Bann der Sprache. Die analytische Religionsphilosophie im 20. Jahr-
hundert (Theologische Bibliothek Topelmann 85), Berlin/New York 1999, 85f.
Vgl Laube, Im Bann der Sprache, 11.
Vgl. E. Th. Long, Twentieth-Century Western Philosophy of Religion. 1900-2000 (Hand-
book of Contemporary Philosophy of Religion 1), Dordrecht/Boston/London 2000, 390.
Harris, Analytic Philosophy of Religion, 426.

w

o

~

@

©



112 Mario Fischer

2. Der Riickgriff auf religiose Erfahrung in verschiedenen
Begriindungszusammenhiingen

Seit William James’ Gifford Lecture tiber ,Die Vielfalt religioser Erfah-
rung” von 1901/02" spielt religiose Erfahrung in der angelsichsischen Reli-
gionsphilosophie und Religionswissenschaft eine herausragende Rolle. Mit
der epistemischen Wende wurde sie zu einem Hauptdiskussionsthema in
der analytischen Religionsphilosophie, war religiose Erfahrung doch ein
wichtiger Fiirsprecher, wenn es um die Begriindung und Rechtfertigung
religioser Sitze gehen sollte.

Im Folgenden werden die Ansitze von vier Denkern - zwei Briten und
zwei US-Amerikanern - vorgestellt und diskutiert. Sie alle entstammen
einem christlichen Hintergrund und sind Verteidiger der Rationalitdtsan-
spriiche fiir religiése Erfahrung.

2.1. Richard Swinburne

Der britische Religionsphilosoph Richard Swinburne (*1934) hat im Lau-
fe seines Lebens eine umfassende philosophische Theologie vorgelegt. In
seiner Trilogie ,,Die Kohdrenz des Theismus™, ,Die Existenz Gottes™'” und
»Glaube und Vernunft“® beschiftigte er sich mit der Kohédrenz und der
Rechtfertigung des Gottesglaubens, den er anhand der christlichen Lehre in
seiner Tetralogie ,,Verantwortung und Buffe*?, ,,Offenbarung“®, ,,Der christ-
liche Gott“' und ,,Vorsehung und das Problem des Ubels*" entfaltete.' Wih-
rend Swinburne 1977 in ,,Die Kohiirenz des Theismus® darstellte, dass die
Behauptung ,,Gott existiert” widerspruchsfrei zu denken sei, untersuchte er
neben verschiedenen anderen Argumenten in ,Die Existenz Gottes", ob die
Erfahrung eher fiir oder gegen diese Behauptung spricht.”” Entsprechend
sind fiir ihn religitse Erfahrungen primér solche, die dem Subjekt als Er-
fahrungen Gottes oder eines iibernatiirlichen Gegenstands erscheinen. Da-
bei unterscheidet Swinburne den Bewusstseinszustand der Erfahrung be-
ziiglich innerer Erfahrung (z. B. ,,Der Teppich schien mir blau zu sein®) und

10 Vgl. W. James, Die Vielfalt religiéser Erfahrung. Eine Studie iiber die menschliche Na-
tur, (orig. 1902: The Varieties of Religious Experience. The Gifford Lectures Edinburgh
1901/02), Frankfurt a. M./Leipzig 1997.

1 R. Swinburne, The Coherence of Theism, Oxford 1977.

R. Swinburne, Die Existenz Gottes, (orig. Oxford 1979: The Existence of God), Stuttgart

1979

3 R. Swinburne, Faith and Reason, Oxford 1981.

" R. Swinburne, Responsibility and Atonement , Oxford 1989.

15 R. Swinburne, Revelation , Oxford 1992.

6 R. Swinburne, The Christian God , Oxford 1994.

7 R. Swinburne, Providence and the Problem of Evil , Oxford 1998.

' Vgl. P.L. Quinn, Swinburne, Richard, in: R. Audi (Hg.), The Cambridge Dictionary of
Philosophy, Cambridge %1999, 893f.

¥ Vgl. Swinburne, Die Existenz Gottes, 9.



Rechtfertigung des Glaubens 113

duflerer Erfahrung (z.B. ,Ich sah Poseidon am Fenster stehen®). Letztere
hat immer den Anspruch etwas Wahres iiber die Wirklichkeit auszusagen.
Die Als-Struktur des Erkennens (die er selbst nicht so bezeichnet), trennt
Swinburne in zwei Glieder: ich nehme (1.) etwas (z.B. ein helles Licht am
Horizont) als (2.) etwas (z.B. als Leuchtturm) wahr. Dies ist ein Grund,
weshalb gleiche Wahrnehmungen zu unterschiedlichen Erfahrungen fiih-
ren.”” Swinburne vertritt explizit eine Kausaltheorie der Wahrnehmung: ,,S
nimmt x genau dann wahr (indem § selbst meint, x wahrzunehmen), wenn
die Erfahrung, dafl ihm x gegenwirtig zu sein scheint (epistemisch) von der
tatsichlichen Gegenwart von x verursacht ist.“? D.h. eine religiose Erfah-
rung ist dann wahr, wenn sie von Gott verursacht ist.

Da in der Diskussion um religiose Erfahrung in der Regel sehr allgemein
von religioser Erfahrung gesprochen wird, ist es Swinburne hoch anzu-
rechnen, dass er sich um eine Einteilung in verschiedene Arten der religi-
osen Erfahrung bemiiht.*

So unterscheidet er zuniachst Erfahrungen, die durch die Sinne vermittelt
sind, bzw. Sinneswahrnehmungen entsprechen (1-4), von solchen, die un-
vermittelt durch die Sinne sind (s). Als erste Art gilt ihm die gewdhnliche,
allgemeine, durch die Sinne vermittelte Erfahrung. S nimmt an einem ge-
wohnlichen Gegenstand (z.B. dem Sternenhimmel) Gott wahr. Als zweite
Art gilt ihm die zwar fiir alle zugingliche, also allgemeine, sinnesvermit-
telte Erfahrung, die aulergewohnlichen Charakter hat, z. B. die Erfahrung
des Auferstandenen. Zum dritten nimmt Swinburne nicht allgemein zu-
gangliche Privaterfahrungen von S an, die S allerdings beschreiben kann,
wie Triaume, Visionen und Auditionen. Sind diese Privaterfahrungen nicht
mehr beschreibbar, wie im Falle verschiedener mystischer Erlebnisse, von
denen S nur noch sagen kann, er habe etwas gehort oder gesehen, kénne
dies aber nicht mehr ausfiihren, so liegt die vierte Art der Unterteilung vor.
Als letzte Art gilt Swinburne, wenn ohne irgendwelche Sinnesvermittlung
S ein Bewusstsein von gottlicher Gegenwart hat.

Religiose Erfahrung

unvermittelt vermittelt

privat allgemein

5

nicht

beschreibbar beschreibbar auBergewﬁW gewohnlich
4 3 2 1

* Vgl.a.a.0., 344.
U A.ai0. 3408
# Zur Einteilung der fiinf Arten religidser Erfahrung vgl.a.a. 0., 344-350.



114 Mario Fischer

Entscheidend ist bei allen diesen Arten (mindestens bei 1-4), dass sich die
religiose Erfahrung nicht aufdrangt, da die Wahrnehmung als solche noch
Sinn-offen ist und die Erfahrung entsprechend der Als-Struktur des Erken-
nens erst ,aufgrund der Art und Weise, wie sie dem Subjekt erscheint, reli-
gids ist“?* oder eben nicht. So haben z. B. nicht alle, die ihn gesehen haben,
den Auferstandenen erkannt.

Um die Verlasslichkeit der religiosen Erfahrung - der eigenen, wie der,
von der andere berichten - zu bekriftigen, fiihrt Swinburne zwei Prinzipien
ein: Das Prinzip der Verldsslichkeit (principle of credulity) und das Prin-
zip des Zeugnisses (principle of testimony). Nach ersterem hilt er es ,fiir
ein Prinzip verniinftigen Denkens anzunehmen, dafl (wenn sonst nichts
dagegen spricht) x wahrscheinlich dann tatsiachlich vorhanden ist, wenn
es einem Subjekt scheint (im epistemischen Sinn), dass x vorhanden ist.“*
Dieses Prinzip gilt freilich nicht fiir negative Existenzaussagen. Es reicht
nicht, dass mir scheint, es sei kein Tisch im Zimmer. Ich muss im ganzen
Zimmer nachsehen und wissen, was ein Tisch ist. Einschrankungen dieses
Prinzips, die Swinburne selbst nennt, sind z.B., dass die angebliche Wahr-
nehmung unter Bedingungen stattfand, unter denen man sich schon &fter
getduscht hat (z. B. unter Drogen-Konsum) oder, dass das wahrnehmende
Subjekt nicht iiber ausreichende Erfahrung verfiigt, um seine Wahrneh-
mung zu beurteilen (z. B. hat es noch nie Tee getrunken und weif nicht, wie
dieser schmeckt). Neben diesen Einschriankungen auf Seiten des Subjekts
bestehen auch einige beziiglich der wahrgenommenen Wirklichkeit. Der
Nachweis, dass x nicht vorgelegen hat oder falsch wahrgenommen wurde,
widerlegt ebenfalls die Behauptung der Wahrnehmung von x. Das Prinzip
des Zeugnisses besagt dariiber hinaus, dass die Dinge - wenn nichts Beson-
deres dagegen spricht - sich so verhalten, wie andere sie berichten.

So ist fiir Swinburne festzuhalten, dass Berichten iiber religiose Erfah-
rung zu trauen ist, sofern nicht gute Griinde dafiir vorgelegt werden kon-
nen, dass (a) Gott nicht existiert, (b) die berichtende Person tber einge-
schrinkte Wahrnehmungsfahigkeit verfiigt oder (c) die berichtende Person
beabsichtigt uns zu tduschen. Wenn die Berichte iiber religiose Erfahrungen
also zuverlassig sind, so bilden sie innerhalb von Swinburnes kumulativer
Argumentation® ein weiteres Argument fiir die Existenz Gottes.

2.2. Alvin Plantinga

Gegen den Ansatz einer natiirlichen Theologie, wie er von Swinburne
vertreten wird, argumentiert Alvin Plantinga (*1932), der Begriinder der
reformierten Erkenntnistheorie (Reformed Epistemology). Ausgehend
von reformierten Theologen wie Johannes Calvin und Karl Barth vertritt

B A0 34
# A.a.0,350.
¥ Vgl. zu seinem Konzept des cumulative case arguments a.a.O., 19-22.



Rechtfertigung des Glaubens 115

Plantinga die Auffassung, dass der Glaube an Gott der Unterstiitzung bzw.
Begriindung durch die natiirliche Theologie nicht bedarf, sondern durch
unmittelbare Erfahrung gerechtfertigt sei. In besonderer Weise richtet sich
seine Kritik gegen den Evidentialismus (evidentialism) bzw. das Letztbe-
griindungsdenken (foundationalism).

Der Evidentialismus, wie er von John Locke und David Hume und in
besonders pointierter Weise von William K. Clifford in seiner Debatte
mit William James formuliert wurde,?® fordert von Menschen, die als ver-
niinftig gelten wollen, nur das zu glauben, wofiir sie gute Griinde (sufficient
evidence) haben. So fiihrte der Evidentialismus fiir viele in den modernen
Atheismus,”” da man meinte, sich damit der Begriindungsverpflichtung ent-
ziehen zu kénnen.

Plantinga priift, ob die Rationalititsmaxime® des Evidentialismus den
drei Kriterien des Evidentialismus selbst standhalten kann, und erklart den
Kollaps des klassischen Letztbegriindungsdenkens (classical foundationa-
lism), da die Behauptung, nur das diirfe fiir verniinftig gehalten werden,
wofiir gute Griinde bestehen, selbst weder evident (self-evident) (z.B. ana-
lytische Urteile), noch eine Aussage iiber einen eigenen gegenwartigen Be-
wusstseinszustand (incorrigible belief), noch augenscheinlich offensichtlich
(evident to senses) sei.*® Wenn der Evidentialist selbst eigene grundlegende
Uberzeugungen (properly basic beliefs) voraussetze, die seinen eigenen Kri-
terien nicht standhalten kénnen, so miisse er religiose Erfahrung zumindest
als mogliche Erkenntnisquelle akzeptieren, die grundsitzlich nicht weniger
verlisslich (reliable) sei, als Sinneserfahrung.” Plantinga fordert, auch den
religidsen Glauben als eigene grundlegende Uberzeugung (properly basic
belief) anzuerkennen.” Entsprechend seiner reformierten Herkunft nimmt
Plantinga an, Gott habe den Menschen mit einer besonderen Neigung, an
Gott zu glauben, geschaffen. Calvin nennt dies den Gottessinn (sensus divi-
nitatis). Aufgrund dieses sensus divinitatis und des inneren Zeugnisses des
Heiligen Geistes sei der Mensch laut Plantinga fahig, religiose Erfahrungen
zu machen.

* Zur Debatte vgl. Harris, Analytic Philosophy of Religion, 142-145.

Vgl. A. Loichinger, Ist der Glaube verniinftig? Zur Frage nach der Rationalitét in Philo-
sophie und Theologie (Beitrige zur Fundamentaltheologie und Religionsphilosophie 3),
Neuried 1999, 684.

Demgegeniiber duflerte Swinburne, Die Existenz Gottes, 368, dass gerade beim Atheisten,
der den religiosen Glauben angreift, die Beweislast liege.

¥ Negativ formuliert bei W. K. Clifford, The Ethics of Belief, in: Michael Peterson / William
Hasker / Bruce Reichenbach / David Basinger (eds.), Philosophy of Religion. Selected Rea-
dings, New York/Oxford 1996, 65-71: ,,it is wrong, always, everywhere, and for anyone, to
believe anything upon insufficient evidence®.

Vgl. A. Plantinga, On Taking Belief in God as Basic, in: Joseph Runzo / Craig K. Thara
(eds.), Religious Experience and Religious Belief. Essays in the Epistemology of Religion,
Lanham/New York/London 1986, 9f.

Diese Argumentation beziiglich der Verlisslichkeit (reliability) der religitsen Erfahrung
wird William Alston noch wesentlich genauer herausarbeiten.

Vgl. Plantinga, On Taking Belief in God as Basic, 10

27



116 Mario Fischer

2.3. William P. Alston

Ebenfalls auf der epistemologischen Ebene argumentiert William P. Als-
ton (*1921). Sein religionsphilosophisches Hauptwerk ,, Perceiving God. The
Epistemology of Religious Experience” (1991) stellt das Ergebnis seines fiinf-
zigjahrigen Denkweges dar.* Als Grundproblem stellt sich Alston die Fra-
ge, wie man verstehen kann, dass viele intelligente Menschen glauben ohne
eigentlich begriinden zu konnen, weshalb sie glauben bzw. noch am Glau-
ben festhalten.** Alstons These diesbeziiglich lautet: Erfahrungsmafiiges
Bewusstsein von Gott, d.h. Wahrnehmung Gottes, liefert einen wichtigen
Beitrag zur Begriindung von religiosen Uberzeugungen.® Es geht Alston -
im Gegensatz zu Swinburne - nicht darum, ein Argument fiir die Existenz
Gottes aus der religiosen Erfahrung zu gewinnen, sondern um die Frage:
Inwieweit kann religiése Erfahrung eine Rechtfertigung fiir Glauben dar-
stellen und welche Informationen liefert sie iiber Gott und Beziehungen zu
Gott? Der Glaube an Gott und die Existenz Gottes ist fiir die Beschéftigung
mit religioser Erfahrung nicht vorausgesetzt. Inhalt von religioser Erfah-
rung ist nicht, dass Gott existiert, sondern wie er uns begegnet. Alston will
die religiose Erfahrung im Rahmen einer allgemeinen Epistemologie be-
handeln. In dieser fragt er zunichst genauso nach der Zuverlissigkeit und
Rechtfertigbarkeit von Sinneswahrnehmungen, wie spater nach der von re-
ligiosen Erfahrungen. Als Wahrnehmungsmodell dient ihm ein einfaches
input-output-Schema, bei dem er verschiedene Prozesse unterscheidet:
Sinneswahrnehmungspraxis (Sense-perceptual Practice — abgekiirzt: SP) ist
eine Konstellation von Gewohnheiten, wie man auf der Grundlage von In-
puts, die aus der Sinneserfahrung stammen, Uberzeugungen (beliefs) formt.
Uberzeugungsbildende Praxis Doxastic Practice (Belief-forming Practice)
ist die Konstellation von Eigenschaften und Gewohnbheiten, die als Out-
put Uberzeugungen liefern, die in irgendeinem Zusammenhang mit dem
Input stehen. Wird der belief-output aus einem bereits bestehenden belief-
input gewonnen, so handelt es sich nach Alston um eine Umformungspra-
xis (Transformational Practice), wird er hingegen aus nicht-{iberzeugungs-
mifligen Inputs (nondoxastic inputs) produziert, so nennt Alston dies eine
Uberzeugungserzeugungspraxis (Generational Practice). Eine solche eroff-
net Zugang zu neuen Wirklichkeitsspharen. Mystische Wahrnehmungs-
praxis (Mystical Perceptual Doxastic Practice) ist die Uberzeugungserzeu-
gungspraxis (Generational Practice), die den Zugang zu Gott erdffnet.
Alston setzt sich mit dem Vorwurf auseinander, religiose Erfahrung kon-
ne nicht so zuverlissig sein, wie dies Sinneswahrnehmung sei. Zunachst
stellt er fest, dass Sinneswahrnehmungen - also die reinen Inputs — gegen
den cartesianischen Einspruch nicht als zuverlassig begriindet gelten kon-

¥ Vgl. W. P. Alston, Perceiving God. The Epistemology of Religious Experience, Ithaca/Lon-
don 1993, xi.

* Vgl.a.a.0,5.

% Vel alar@iya



Rechtfertigung des Glaubens 117

nen. Thnen ist nur epistemische Zirkularitit zuzusprechen.* Ahnliches gilt
von der iiberzeugungsbildenden Praxis (Doxastic Practice) der Sinneswahr-
nehmungspraxis (SP): entweder fiihrt ihre Begriindung in den infiniten
Regress oder in die Zirkularitat. Im folgenden stellt Alston fest, dass man
nicht aufzeigen kann, dass SP zuverlissig ist, dass es aber sehr wohl rational
ist, SP als zuverléssig anzunehmen.” Eine aus SP folgende Uberzeugung ist
dann gerechtfertigt, wenn ihr Grund wahr ist. Dies gilt unabhingig davon,
ob ich beweisen kann, dass der Grund wahr ist. Hier zeigt sich Alstons
Realismus der Externalitit: Es gibt eine Auflenwelt und die Wahrheit von
Aussagen {iber sie wird an ihr selbst gemessen. (D.h. z. B. die Zahl der Fix-
sterne ist dann ungerade, wenn die Zahl der Fixsterne ungerade ist, auch
wenn es kein Subjekt gibt, dass dies iiberpriifen kann.) In der Konsequenz
lehnt Alston die Kohdrenztheorie ab, der als einziges Kriterium fiir die
Wahrheit einer Aussage die Kohirenz mit anderen Uberzeugungen und
Urteilen gilt, die mindestens einen gleich grofien Grad an Rechtfertigung
und Kohérenz aufweisen. Alston nennt zwei Grade der Rechtfertigung von
Uberzeugungen. Eine Uberzeugung ist prima facie gerechtfertigt, wenn sie
aufgrund eines einfachen praktischen Prinzips geformt wurde (wenn input
A, dann belief x). Eine solche Uberzeugung halt auch kritischen Anfragen
stand, vorausgesetzt, es gibt keine umstoflenden Widerlegungen (overrid-
ers) dagegen (rebutters weisen die Uberzeugung zuriick, underminers un-
tergraben die Zuverlissigkeit der Bedingungen, unter denen die Behaup-
tung entstanden ist). Hilt die Uberzeugung den overriders stand, so ist sie
uneingeschrinkt gerechtfertigt (unqualifiedly justified).”

Zunichst einmal ist es rational, etablierten tiberzeugungsbildenden
Praktiken (Doxastic Practices) zu vertrauen, solange sich nicht der gesamte
Output dieser iiberzeugungsbildenden Praxis als hinreichend unzuverlissig
erweist. Unsere vertrautesten und grundlegendsten iiberzeugungsbilden-
den Praktiken halten dieser Einschrankung stand. Es gibt nach Alston eine
Grundausstattung (Standard Package) der Sinneswahrnehmungspraxis,
ndmlich Introspektion, Erinnerung, rationale Intuition und verschiedene
Formen der Vernunft, die als rationales und praktisches Kriterium fiir die
Uberpriifung der Zuverldssigkeit von iiberzeugungsbildenden Praktiken
fungiere. Widersprechen sich iiberzeugungsbildende Praxis und Standard
Package, so miisse eines von beiden abgelegt oder variiert werden. So konn-
ten sich religiose Praktiken, wie die Leberschau, die Vorhersage der Zu-
kunft aus Kristallkugeln oder der christliche Glaube an die Erschaffung der
Welt in sieben Tagen, nicht an diesem Standard Package bewiahren. Die
Leberschau und das Lesen der Kristallkugel verschwanden aus unserem
Alltag, der christliche Schopfungsglaube wurde nicht mehr als naturwis-

* Vgl.a.a.0., 146.
¥ WalidialO) 178182
3 Vgl a.a.0,,158f.
Vgl. a.a. 0., 170-173.



118 Mario Fischer

senschaftliche Kosmologie, sondern als personale Erklirung des Bestehens
der Welt und des Daseins aufgefasst.

Zur weiteren Stirkung der Zuverlassigkeit von iiberzeugungsbildender
Praxis ist es unmoglich, sich auf externe Argumente zu berufen, da de-
ren Zuverldssigkeit ebenfalls nur epistemisch zirkuldr begriindet werden
kann, wie es am Beispiel des cartesianischen Zweifels schon aufgezeigt
wurde. Uberzeugungsbildende Praxis wird aber zusitzlich gestirkt durch
(a) Berufung auf ihre soziale Etablierung. Wir leben immer schon in iiber-
zeugungsbildenden Praktiken, die wir von der Gesellschaft iibernommen
haben, und kénnen nicht nicht in iiberzeugungsbildenden Praktiken leben.
(b) Die Abwesenheit von hinreichenden Widerlegungen (overriders) starkt
die iiberzeugungsbildende Praxis ebenso wie (c) die bedeutsame Selbstver-
teidigung (significant self-support), d.h. das transzendentalpragmatische
Argument, dass wir im Vollzug von solchen Praktiken den Praktiken im-
mer schon vertrauen. Da wir den Friichten der Praktiken trauen, trauen
wir auch der Sinneswahrnehmungspraxis.*

Alstons Grundfrage, ob Sinneswahrnehmungspraxis zuverlissig sei,
ist daher wichtig, da nur eine zuverldssige Praxis gerechtfertigte Uber-
zeugungen hervorbringen kann. Alston konnte nicht zeigen, dass Sinnes-
wahrnehmungspraxis im strengen Sinne zuverlissig ist. Aber er konnte
aufweisen, dass es rational ist, Sinneswahrnehmungspraxis als zuverlissig
anzunehmen.

In einem nichsten Schritt untersucht Alston die christliche mystische
Wahrnehmungspraxis (Christian Mystical Perceptual Doxastic Practice) als
eine ebenfalls sozial etablierte iiberzeugungsbildende Praxis. Wenn er auch
die epistemische Rechtfertigung der Zuverldssigkeit nicht von einer Analo-
gie zur Sinneswahrnehmungspraxis abzuleiten versucht, so kommt er doch
zu dem gleichen Ergebnis. Die christliche mystische Wahrnehmungspraxis
ist eine gleichwertige sozial etablierte iiberzeugungsbildende Praxis, mit
angemessenem Overrider System und significant self-support.* Damit hat
Alston aufgezeigt, dass christliche mystische gleich zuverlassig, bzw. gleich
unzuverlissig wie Sinneswahrnehmungspraxis ist. Wenn es als rational
gilt, Sinneswahrnehmungspraxis fiir rational zuverlissig zu halten, so gilt
dies ebenfalls beziiglich dieser Annahme fiir christliche mystische Wahr-
nehmungspraxis.

2.4. John Hick

Ahnlich wie Richard Swinburne versucht der britische Theologe und Reli-
gionsphilosoph John Hick (*1922) den christlichen Glauben gegeniiber den
Angriffen von Naturalisten unter Berufung auf die religiése Erfahrung zu
verteidigen. Eine Berufung auf die klassischen Gottesbeweise hilt er ahn-

4 Vgl a.a.0., 173-175.
4 Vgl a.a.0., 248-254.



Rechtfertigung des Glaubens 119

lich wie Alvin Plantinga oder William P. Alston fiir nicht moglich, da sie
immer in einem argumentativen Unentschieden enden und sie zudem fiir
den Glauben irrelevant sind.”” Dabei nimmt er den Naturalismus als ein
anderes Glaubenssystem an, das sich in seiner Deutung des Universums
und menschlicher Existenz von religiosen Deutungen unvereinbar unter-
scheidet.”? Das Bestehen dieser verschiedenen Glaubenssysteme ist in der
Zweideutigkeit, in der uns die Gegenstinde und Ereignisse der Welt und
die Welt selbst begegnen, begriindet. Wir nehmen stets die Dinge als et-
was Bestimmtes wahr, d.h. die Wirklichkeit, der wir begegnen, erhilt ihre
Bedeutung immer auch durch die Deutung (innerhalb unseres Interpreta-
tionssystems), die wir ihr beigeben.** Hick unterscheidet drei Ebenen der
Bedeutung, in denen die hohere die tiefer liegende jeweils einschliefit und
tibersteigt. Mit jeder Ebene wichst der Grad der Uneindeutigkeit der Erfah-
rung: Auf der physikalischen Bedeutungsebene sind uns die Bedeutungen
der verschiedenen Gegenstinde in der Regel vertraut, auf der ethischen
Ebene kann die gleiche physikalische Situation eine moralische Bedeutung
erhalten und auf der religiosen Bedeutungsebene werden Gegenstinde und
Situationen als religios erfahren. ,Die religiose Erfahrung von irgendet-
was als etwas religios Bedeutsamen ereignet sich im Allgemeinen jedoch
mehr bei der Wahrnehmung der Bedeutung von Situationen als bei der von
Gegenstinden.* Dass man mit religioser Erfahrung einheitlich das ganze
Spektrum von duflerlichen und innerlichen Erfahrungen in verschiedenen
religiosen Traditionen bezeichnen kann, liegt nicht daran, dass religiose
Interpretation in dhnlicher Weise erfolgt, sondern dass sie ein einheitliches
Objekt hat, bzw. eine einheitliche Vermittlungsinstanz. Hick vertritt ,,den
Standpunkt, daB religiose Erfahrung — wenn man sie religios interpretiert
- durch dieses gesamte Kontinuum hindurch darin besteht, daf§ uns die
Gegenwart einer transzendenten gottlichen Realitdt in der Vermittlung
durch unsere menschlichen Begriffe bewufit wird.“® Eine nichtreligiose
Interpretation der religiosen Erfahrung wire die naturalistische. Indem er
diese ebenfalls als ein mogliches Interpretationssystem einschliefit, kann
er sich gegen die naturalistische, reduktionistische Kritik, wie etwa die
von John Leslie Mackie, der alle religiose Erfahrung auf psychische Erkla-

Vgl. J. Hick, Arguments for the Existence of God, London/Basingstoke 1970, 102f.

Vgl. J. Hick, Religitse Erfahrung: Thr Wesen und ihre Zuverlassigkeit, (orig. London 1993
aus: Hick, Disputed Questions, 17-32), in: P. Schmidt-Leukel (Hg.), Berechtigte Hoffnung.
Uber die Méglichkeit, verniinftig und zugleich Christ zu sein. Antwort auf: E. Dahl (Hg.),
Die Lehre des Unheils, Paderborn 1995, 97.

Vgl. Hick, Religiose Erfahrung, 85-87. Hick beruft sich hierzu auch auf Thomas von Aquin,
wenn er dessen »cognita sunt in cognoscente secundum modum cognoscentis« (S.Th. II/1I,
q.1, a.2) zitiert. Vgl. J. Hick, An Interpretation of Religion. Human Responses to the Tran-
scendent, New Haven/London 1989, 241.

Hick, Religiose Erfahrung, 89.

6 A.a.0,88.

44



120 Mario Fischer

rungen reduzieren mochte,*” behaupten. Diese wire nur eine Interpretation
auf der physikalischen Ebene. Damit gilt es Hick als rational aufgrund von
religioser Erfahrung zu glauben und zu leben,* sofern sie nicht anderweitig
falsifiziert werden kann. Als Kriterium hierfiir gilt ihm die eschatologische
Verifikation — das Offenbarwerden am jiingsten Tage.

2.5. Kritische Anfragen

Alle vier Religionsphilosophen halten religiose Erfahrung fiir dhnlich
verldsslich wie Sinneswahrnehmungen. Dabei fillt auf, dass Alston und
Plantinga im Rahmen ihrer Argumentation eine allgemeine Epistemolo-
gie ausarbeiten, die religiose Erfahrung mit einschlieffen kann. Swinburne
und Hick haben als Diskussionspartner einen evidentialistischen Natura-
listen vor Augen, wohingegen Alston und Plantinga sich an Evidentialisten
richten. Wihrend Plantinga den Ansatz des Evidentialismus destruieren
mdchte, geht es Alston darum, die Grenzen der Rationalititsforderungen
aufzuzeigen.

Zwar fiihrt Hick zahlreiche Beispiele fiir religiése Erfahrung an, doch
nur Swinburne liefert eine an der beschreibbaren Wirklichkeit abgelesene
Einteilung der Erfahrungen. Die Einteilungen von Alston beziehen sich
hingegen auf die verschiedenen Praktiken, durch die eine Uberzeugung
aus unterschiedlichen Inputs geformt wird.

Beziiglich der Einteilung Swinburnes muss man allerdings anfragen, ob
es tatsichlich méglich ist, alle fiinf Kategorien von religiéser Erfahrung
mit Sinneswahrnehmung analog zu setzen. Zumindest fiir die Arten 4 und
5 scheint dies problematisch zu sein. Auch das Modell von Erfahrung und
Interpretation, das Swinburne von Hick iibernommen hat, scheint bei die-
sen beiden Arten nicht recht zu funktionieren. Die Als-Struktur der Er-
kenntnis ist etwas anderes als Interpretation. ,,Es gibt im Verstehen kein
Nacheinander zweier Akte, zunichst kausale Wahrnehmung von etwas
und dann interpretatives Verstehen als etwas. Fiir uns gibt es vielmehr
tiberhaupt keine sinnfreie Wahrnehmungswelt, weil wir nur wahrzuneh-
men vermdogen, was uns als etwas gegeben ist.* Interpretation ist sprach-
lich vermittelt oder wenigstens sprachlich vermittelbar. Kann es, wenn das
Modell von Erfahrung und Interpretation wahr wire, vorsprachliche Er-
fahrung geben? Kénnen Gestimmtheiten oder mystische nicht beschreib-
bare Erlebnisse Erfahrungen sein?

Ein Einwand gegen die Analogie zwischen religiéser Erfahrung und
Sinneswahrnehmung konnte sein, dass Sinneswahrnehmungen uns ver-

“ Vgl. J. L. Mackie, Das Wunder des Theismus. Argumente fiir und gegen die Existenz Got-
tes, (orig. Oxford 1982: The Miracle of Theism. Arguments for and against the Existence of
God), Stuttgart 1985, 287 f.

® Vgl. Hick, An Interpretation of Religion, 233.

* LU. Dalferth, Die Wirklichkeit des Maglichen. Hermeneutische Religionsphilosophie,

Tiibingen 2003, 25.

-



Rechtfertigung des Glaubens 121

traut sind, von religiésen Erfahrungen aber nur wenige Menschen berichten.
Alston versucht daher schon in seiner Anlage der allgemeinen Epistemolo-
gie auch solche Praktiken zu behandeln, die nur einem Teil der Menschheit
zuginglich sind. Wie einige Menschen eine bessere Wahrnehmungsfihig-
keit fiir Weine oder fiir Musik haben, so haben einige Menschen diese auch
fur christliche mystische Wahrnehmungspraxis. Ein Mystiker wire dann
eine Art Sommelier fiir religiose Erfahrung. Von der besonderen Feinfiih-
ligkeit unterscheidet Alston allerdings psychische Uberempfindlichkeit
(Idiosynkrasie), die keine verldsslichen Zeugnisse tiber Wirklichkeitswahr-
nehmungen ergibt.*

Auch Swinburne scheidet idiosynkratische Wahrnehmungen oder Er-
fahrung unter Drogeneinfluss als unzuverlissig aus. Kann dies aber nicht
grundsitzlich auch eine Art sein, in der Gott sich den Menschen offenba-
ren will? Das griechische Orakel gab seine Botschaften von den Géttern
unter Drogeneinfluss, in zahlreichen Mysterienkulten der Antike, aber
auch in indigenen Kulten Afrikas und Amerikas wird der Trancezustand
angestrebt, um in Verbindung zur Gottheit zu treten und bewusstseinsver-
dndernde Krankheiten wurden in vielen Kulturen als besondere Form der
Gegenwart des Heiligen gedeutet. Wird dieser Strang, der sich durch viele
religiose Traditionen zieht, abgeschnitten, da er die Analogie zwischen re-
ligioser Erfahrung und Sinneswahrnehmung zerstéren kénnte? Alle vier
behandelten Religionsphilosophen sind metaphysische Realisten. Als wahr
gilt ihnen, wenn das, was behauptet wird, der Fall ist, auch wenn es nie-
mand {iberpriifen kann. Wiirden sie dies auch fiir Erfahrungen gelten las-
sen, die unter (bei der Sinneswahrnehmung) unzuverlissigen Bedingungen
zustande kommen, konnte allerdings religiose Erfahrung kaum mehr zur
Rechtfertigung der Rationalitit des Glaubens dienen.

3. Die Vielfalt religioser Erfahrung — das Problem des Pluralismus

Eine Schwierigkeit der sich jeder, der religiése Erfahrung zur Rechtferti-
gung und Begriindung von religiosen Sitzen, Systemen und Lebensformen
heranzieht, stellen muss, ist die Frage nach der Vielfalt religioser Erfah-
rung. Ist diese nicht schon per se ein Argument gegen die Verlésslichkeit
von religiéser Erfahrung? Schliefen die Erfahrungen von unterschied-
lichen Wahrnehmungsobjekten, wie dem dreieinigen Gott, Maria, Vishnu,
Odin, dem Nirvana oder von einer unbestimmten liecbenden Macht sich
nicht gegenseitig aus? Die einfachste Erkliarung wire, dass alle religitsen
Erfahrungen auf psychische Phinomene reduziert werden konnen,” die et-
was in die Wirklichkeit hinein projizieren, das gar nicht in der Wirklichkeit
vorhanden ist. Oder bringt die schnelle Erklirung des Indifferentismus, wir

* Vgl. Alston, Perceiving God, 168-170.
*' Wie dies etwa Mackie, Das Wunder des Theismus, 287 f. annimmt.



122 Mario Fischer

glauben doch alle ohnehin an einen Gott, wenn auch auf verschiedene Wei-
se, eine befriedigende Losung des Problems? Die Religionen miissten dann
nur noch auf ihre Absolutheitsanspriiche verzichten, die dann nur noch als
iiberkommene Anhéngsel religioser Intoleranz zu verstehen wiren.

3.1. William P. Alston

William P. Alston untersucht die verschiedenen Praktiken, die mit christ-
licher mystischer Wahrnehmungspraxis in Konflikt geraten konnen. Er
stellt fest, dass von den verschiedenen sikularen Uberzeugungen weder
Naturwissenschaften, noch Geschichtswissenschaften, noch naturalisti-
sche Metaphysik ernsthaft christliche mystische Wahrnehmungspraxis in
Frage stellen konnen. Anders verhilt es sich allerdings mit konkurrierenden
bewdhrten mystischen Praktiken (Mystical Practices),”* die er in einem ei-
genen Kapitel behandelt. Als bewidhrt gelten ihm doxastische Praktiken,
die tiber Generationen hinweg bestanden und Friichte erbracht haben.
~Newcomers will have to prove themselves.”* Dabei gelten die Kriterien,
die Alston in seinem Ansatz einer Epistemologie der doxastischen Praxis
dargelegt hat.**

Bei den bewihrten doxastischen Praktiken, wie sie in den Weltreligionen
vorliegen, fithrt Alstons Modell von Input und Output zu dem Problem,
dass die offensichtlich unterschiedlichen mystischen Praktiken nicht auf
ein gemeinsames Objekt referieren kénnen. Bereits seine urspriingliche De-
finition von mystischer Wahrnehmung (mystical perception) als ,to be di-
rectly experientially aware of God“ lasst sich im Falle der nicht-theistischen
Religionen nicht halten, weshalb er als neue Definition ,,a direct experian-
tial awareness of the Ultimate™® einfiithrt. Um dem Problem der Vielfalt der
mystischen Praktiken nicht voreilig auszuweichen, stellt sich Alston dem
»worst case scenario®®, das heifit er lisst keines der Argumente fiir eine
Einebnung der verschiedenen Religionen gelten. Eine Erfahrung Gottes als
desjenigen, der seinen Sohn fiir die Siinden der Menschen dahingab, darf
ebenso wenig lediglich auf eine Erfahrung der letzten Wirklichkeit (Ulti-
mate) reduziert werden, wie eine Erfahrung von Vishnu oder Odin. Die
Inkompatibilitit der Glaubenssysteme (Belief Systems) der groflen Weltre-
ligionen darf weder durch einen Pluralismus 4 la Hick, noch durch einen
vereinnahmenden Inklusivismus oder einen Exklusivismus verharmlost
werden, zumal im Falle von letzteren beiden fiir Alston kein externes Krite-

2 Vgl. Alston, Perceiving God, 238-248.

SBARIO 6.

* Der Einwand von Harris, Analytic Philosophy of Religion, 164, Alston sei hier inkonsis-
tent, da das Christentum zu Beginn ebenfalls ein newcomer mit idiosyncratic experiences
gewesen sei, lasst sich dahingehend entkriften, als es sich faktisch iiber Generationen be-
wihrt hat und den Overrider Systems standhilt.

Alston, Perceiving God, 258.

A.a.Q., 270.

w

55

56



Rechtfertigung des Glaubens 123

rium fiir die Wahrheit einer Religion bestehen kann, da er die demonstratio
christiana der natiirlichen Theologie ablehnt. Ein Gedankenexperiment, in
dem er annimmit, es giibe auf der Erde verschiedene epistemologische Kul-
turen, wie die der ,,Aristotelianer, der ,,Cartesianer” und der ,Whitehea-
dianer®, die grundlegend verschiedene erkenntnistheoretische Praktiken
vollziehen und daher kaum miteinander kommunizieren kénnten und
dennoch jeweils gerechtfertigt wiren, setzt Alston in Analogie zur Vielfalt
der Religionen. ,In the absence of any external reason for supposing that
one of the competing practices is more acurate than my own, the only ra-
tional course for me is to sit tight with the practice of which I am a master
and which serves me so well in guiding my activity in the world.“”” Alstons
Anspruch ist nicht, darzulegen, dass der Inhalt von religiéser Erfahrung
wahr ist. Es geht ihm darum, dass es rational ist, religiésen Erfahrungen
zu vertrauen und dass Uberzeugungen, die auf solchen Erfahrungen fu-
BBen, gerechtfertigt sind. Da die maf3geblichen Overrider Systems der Rati-
onalitit intern sind, kann daraus auch eine Vielzahl von gerechtfertigten
Glaubenssystemen (Belief Systems) folgen. Angesichts der Vielzahl solcher
Systeme ist es gerechtfertigt, wenn ich weiterhin an meinem Glaubenssys-
tem festhalte, das sich bislang bewihrt hat.

3.2. Richard Swinburne

Fiir Richard Swinburne stellt sich das Problem der Vielfalt religitser Er-
fahrungen in ganz anderer Weise. Da er verbunden mit einem strikten Re-
alismus eine Kausaltheorie der Wahrnehmung vertritt, muss er zunichst
daraus folgern, ,daf}, solange nichts dagegenspricht, alle religiésen Erfah-
rungen von denen, die sie machen, als echt betrachtet werden sollten und
daher fiir sie selbst als ein wesentlicher Grund fiir die Annahme gelten
diirfen, daff die Gegenstinde dieser Erfahrungen tatsichlich existieren
- handle es sich nun um Gott, um Maria, um die letzte Wirklichkeit oder
um Poseidon.“*® Entsprechend der Als-Struktur des Erkennens beschrei-
ben die Anhidnger verschiedener religioser Traditionen ihre Erfahrungen
in der ihnen zur Verfiigung stehenden Sprache und in den ihnen zur Verfii-
gung stehenden Mustern. Doch miissen diese unterschiedlichen Beschrei-
bungen einander nicht notwendig widersprechen. Wenn die religidsen
Lehren, in denen diese Beschreibungen erfolgen, einander widersprechen,
s0 soll mit anderen Griinden (der natiirlichen Theologie) iiber die Wahrheit
oder Falschheit der Beschreibungen geurteilt werden. Eventuell kann man
zu dem Schluss kommen, dass das erfahrene Objekt zwar aufgrund von
falschen Vorannahmen z. B. als Poseidon erfahren wurde, dass es dennoch
aber ein tibernatiirliches Wesen war. Entscheidend ist fiir Swinburne, dass
die Kollision von Beschreibungen von Gegenstanden religioser Erfahrung

oA Qiga
8 Swinburne, Die Existenz Gottes, 350.



124 Mario Fischer

zwar einige Einzelbehauptungen, nicht aber religiose Erfahrung als solche
zu diskreditieren vermag.”’ ,,Bei den religiosen Erfahrungen in den nicht-
christlichen Traditionen handelt es sich um Erfahrungen von Wesen, de-
nen dhnliche Eigenschaften wie Gott zugesprochen werden, von Wesen, die
unter Gott stehen, oder von bestimmten Zustdnden, kaum aber um Erfah-
rungen von Wesen oder Zustinden, deren Existenz mit der Existenz Gottes
unvereinbar ist.*’ Auf diese Weise kann religiose Erfahrung weiterhin die
Wabhrheit des Theismus stiitzen.

3.3. Alvin Plantinga

Mit der Annahme, dass der Gottesglaube eigentlich grundlegend sei (pro-
perly basic), wollte Alvin Plantinga den Gottesglauben als prima facie ge-
rechtfertigt begriinden. Religiose Erfahrungen gelten ihm als ebenso ver-
trauenswiirdig, wie Sinneserfahrungen.® Doch mit der Behauptung, dass
der Gottesglaube eigentlich grundlegend sei, stellt sich die Frage, inwieweit
er dann noch von anderen religiosen Erfahrungen unterschieden werden
kann. ,If belief in God is properly basic, why can’t just any belief be pro-
perly basic? Couldn’t we say the same for any bizarre aberration we can
think of? What about voodoo or astrology? What about the belief that the
Great Pumpkin returns every Halloween? Could I properly take that as ba-
sic? And if I can’t, why can I properly take belief in God as basic?“* In der
Beantwortung der Frage zieht sich Plantinga auf den Gottessinn (sensus
divinitatis) zuriick. Es gibt einen angeborenen natiirlichen Hang des Men-
schen, an die Existenz Gottes zu glauben, diesen Hang gibt es aber nicht,
an die Wiederkehr des grofien Kiirbis zu glauben.” Als weiteres Argument
verweist er darauf, dass die christliche Gemeinschaft das Recht hat, selbst
zu bestimmen, was sie als eigentlich grundlegend (properly basic) aner-
kennt.** So wenig diese Argumente zu iiberzeugen vermégen, so intuitiv
einleuchtend ist doch, dass es sich bei den von Plantinga genannten Bei-
spielen um keine eigentlichen Konkurrenten zum Christentum in Bezug
auf die religiose Erfahrung handelt. Doch wie steht es mit den Weltreligi-
onen? In seinem Beitrag zur Festschrift fiir William Alston behandelt er
diese Frage unter dem Titel ,, Pluralism: A Defense of Religious Exclusivism®

¥ Vgl.a.a.0., 369f.

AT O 3L

" Vgl. Plantinga, On Taking Belief in God as Basic, 10.

°* A. Plantinga, The Reformed Objection to Natural Theology, in: M. Peterson / W. Hasker /
B. Reichenbach / D. Basinger (eds.), Philosophy of Religion. Selected Readings, New York/
Oxford 1996, 318. Harris, Analytic Philosophy of Religion, 174 weist darauf hin, dass das
Beispiel von der Wiederkehr des Grofien Kiirbis aus den Cartoons ,,Peanuts® stammt.

% Vgl. Plantinga, The Reformed Objection to Natural Theology, 318.

¢ Vgl. Plantinga, On Taking Belief in God as Basic, 16: ,The Christian community is respon-
sible to its set of examples, not theirs.”



Rechtfertigung des Glaubens 125

in sehr persénlicher und aufrichtiger Weise.*® Auch hier argumentiert
Plantinga aus der Sicht des Glaubigen mit Calvins sensus divinitatis: Auch
wenn der Gldubige anerkennt, dass die Anhénger anderer Religionen eben-
so von der Wahrheit ihres Glaubens iiberzeugt sind, wie er selbst, so muss
er ihre Uberzeugungen doch als falsch ansehen und kann sie keineswegs
als gleichberechtigte Uberzeugungen ansehen.’® Externe Kriterien zur Be-
urteilung religioser Erfahrung kann Plantinga allerdings nicht vorweisen.

3.4. John Hick

In besonderer Weise wurde John Hick fiir seine Position des Pluralismus
bekannt. John Hick, selbst Geistlicher der Presbyterianischen Kirche in
England, berief sich bei seiner Verteidigung des Glaubens gegen den Na-
turalismus auf religiose Erfahrung. Die Einheitlichkeit dieser Erfahrung
werde durch einen einheitlichen Ursprung der vielfiltigen religiosen Er-
fahrungen gewihrleistet. Diesen gemeinsamen Ursprung bezeichnet Hick
als das Wirkliche (the Real). In Anlehnung an Kants Unterscheidung der
noumenalen Welt an sich und der phanomenalen Welt, wie wir sie wahr-
nehmen, spricht Hick vom Real an sich, das an sich nie wahrgenommen
werden kann, sondern nur in seinen phinomenalen Manifestationen im
Reich unserer religiésen Erfahrungen.”” Da das Real an sich sowohl der Ur-
sprung fiir personale wie impersonale Erfahrungen und religiose Systeme
ist, kann Hick annehmen, ,.that the great post-axial faiths constitute diffe-
rent ways of experiencing, conceiving and living in relation to an ultimate
divine Reality which transcends all our varied visions of it.“® Hick spricht
von den groflen Glaubenssystemen nach der Zeitenwende (great post-axial
faiths), und meint damit die faktischen Weltreligionen, die Alston als be-
wiahrt bezeichnet. Doch wie steht es mit religiosen Erfahrungen, die nicht
im Rahmen dieser great post-axial faiths gemacht wurden? Hick nennt
hierzu ein praktisches Wahrheitskriterium: Indem man tiber phanomenale
Erscheinungen des Real spricht, redet man immer iiber das Real an sich.
Dieses Sprechen kann nur in mythologischer Rede erfolgen, die zu einer
Stellungnahme zur Erfahrung und zum Erfahrenen herausfordert: ,,a true
myth is one which rightly relates us to reality about which we cannot speak
in non-mythological terms. [...] And true religious myths are accordingly
those that evoke in us attitudes and modes of behaviour which are appro-
priate to our situation in relation to the Real.“®”

Vgl. A. Plantinga, Pluralism: A Defense of Religious Exclusivism, in: Th. D. Senor (ed.),
The Rationality of Belief and the Plurality of Faith (FS William P. Alston), Ithaca/London
1995, 191-215.

Vgl. a.a.0,, 203. 205.

Vgl. Hick, An Interpretation of Religion, 240-244.
SR AL @liassif)

L o T

65

66

67



126 Mario Fischer

3.5. Kritische Anfragen

Die Vielfalt religioser Erfahrung, die William James auch zum Titel seines
Werkes nétigte, bleibt ein Stein des Anstofles. Die Tatsache, dass sich in
verschiedenen religiésen Traditionen Phanomene beobachten lassen, die
als religidse Erfahrung beschrieben werden konnen, drangt zur Frage nach
einem gemeinsamen Kern dieser Phinomene. Entscheidend ist hierbei,
welche Bedeutung man der Art und Weise des Erfahrens zuspricht. Wenn,
wie bei Swinburne, die Als-Struktur des Erkennens aufgespalten wird in
(1) Wahrnehmen des Gegenstandes (2) als etwas, so kann das interpretative
Element getrennt vom Gegenstand betrachtet werden. Dies kann dazu fiih-
ren, dass die Wahrnehmung von Poseidon als Wahrnehmung von etwas
Ubernatiirlichem verallgemeinert werden kann. Wird die Als-Struktur des
Erkennens allerdings ernst genommen, so ist eine Nivellierung verschie-
dener Wahrnehmungen auf eine allgemeine Ebene nicht moglich. Die Er-
fahrung, dass Poseidon mich beschiitzt, ist eine andere als die, dass Maria
mich beschiitzt. Am Beispiel der Mystik, wurden diese Positionen exemp-
larisch von Walter T. Stace (1886-1967) und Steven Katz (* 1944) vertreten.
Wihrend Stace nach der Entkleidung der mystischen Erfahrung von simt-
lichen Interpretationen einen gemeinsamen Kern vermutet, nimmt Katz
eine Vielfalt unterschiedlicher Erfahrungen an.”

Es ist erstaunlich, dass sich Plantinga mit seinen dezidiert konfessio-
nell theologischen Positionen in der religionsphilosophischen Diskussion
behaupten konnte. Sein sensus divinitatis ist schon im Bereich der Wahr-
nehmung von religioser Erfahrung sehr kritisch zu bewerten, in der Plu-
ralismusdebatte stellt er den Abbruch jeglicher Argumentation dar. Aller-
dings kann Plantinga so einen einheitlichen Wahrheitsbegriff durchhalten,
wihrend die anderen Autoren zwischen einem metaphysisch-realistischen
und einem wissenschaftstheoretisch-falsifikationistischen Wahrheitsbe-
griff pendeln. Dabei dient der metaphysisch-realistische Wahrheitsbegriff
der Rechtfertigung und Bestirkung der eigenen Gewissheit und der wis-
senschaftstheoretische Wahrheitsbegriff der Rechtfertigung der Zuverlds-
sigkeit von religioser Erfahrung in Analogie zur Sinneswahrnehmung. So
bleibt Hicks Real an sich Spekulation. Epistemologisch kann er festhalten,
dass die Wahrnehmungen sich jeweils auf ein Ding an sich beziehen. Eine
Identifikation dieser Bezugsobjekte ist aber ein weitergehender Schritt.
In Freges Beispiel von Morgenstern und Abendstern gab es ein externes
Verifikationskriterium, nach dem sich aufweisen lief3, dass beide auf den
gleichen Referenten, den Planeten Venus, referieren.” Hicks Idee der es-
chatologischen Verifikation fiithrt hier auch nicht weiter, da es im Falle der
Falsifikation eines Lebens iiber den Tod hinaus keinen Beobachter geben

7 Vgl. M. Peterson u. a., Reason and Religious Belief. An Introduction to the Philosophy of
Religion, New York/Oxford *2003, 31-35.

7' Vgl. G. Frege, Uber Sinn und Bedeutung, in: ders., Funktion, Begriff, Bedeutung, Gét-
tingen 1962, 40-65.



Rechtfertigung des Glaubens 127

wird, der in wissenschaftstheoretisch gerechtfertigter Weise die Falsifika-
tion feststellen kann. Auch Alstons Ausklammerung der Frage nach einem
einheitlichen Erkenntnisobjekt ist wissenschaftstheoretisch bzw. episte-
mologisch begriindet. Nach seinem realistischen Wahrheitsbegrift gibt es
eine klare Losung dieses Problems. Diese ist uns aber nicht erschlossen. So
schlagt Alston einen praktischen Weg vor, wie Gldubige mit dem Beste-
hen von unterschiedlichen religiosen Traditionen umgehen kénnen. Seine
abwartende Haltung (to sit tight) ist der Weg, in der bisherigen bewdhrten
Tradition weiter zu leben. Er erinnert aber ein wenig an Kuhns Paradigmen
und deutet damit darauf hin, dass wir den nichsten Paradigmenwechsel
schon erwarten und dass das folgende Paradigma bessere Erklarungen fiir
die Wirklichkeit liefern wird.

Zur Bewertung von echter oder falscher religioser Erfahrung bezieht sich
Swinburne auf die natiirliche Theologie. In der Religionsphilosophie miis-
sen allerdings die Kriterien zur Beurteilung von Religion und Religiositit
aus der gelebten Religion heraus entwickelt werden und diirfen nicht von
auflen an sie herangetragen werden, sonst kann es sein, dass diese Kriterien
die Eigenart des spezifisch Religitsen verfehlen und nur nach moralischen
oder metaphysischen Mafistiben bewerten.

4. Schlussbetrachtung

An vier repréasentativen Vertretern der analytischen Religionsphilosophie
wurde vorgestellt, in welche Richtung die gegenwirtige Diskussion tiber re-
ligiose Erfahrung geht und welche Absichten sie verfolgt. Dabei zeigten sich
Gemeinsamkeiten (1) in der analogen Gleichsetzung von religioser Erfah-
rung und Sinneswahrnehmung, (2) beziiglich der Begriindungs- und Recht-
fertigungsziele des Glaubens und der Existenz Gottes und (3) in Bezug auf
die Fragen, die sich angesichts der Vielfalt religioser Erfahrung stellen.

Die Hauptschwierigkeit an der gesamten Diskussion iiber religiose Er-
fahrung durch die analytische Religionsphilosophie liegt in ihrer analogen
Gleichsetzung von religioser Erfahrung und Sinneswahrnehmung. Dabei
besteht eine Schwierigkeit in der Analogie von religiéser und sinnlicher
Wahrnehmung, eine andere in der selbstverstindlichen Identifizierung
von Wahrnehmung und Erfahrung.

Die zweite Schwierigkeit ldsst sich daher erkldren, dass die urspriing-
lichen Diskussionspartner der analytischen Religionsphilosophie Natu-
ralisten waren und auch im logischen Empirismus nur empirische Proto-
kollsétze neben analytischen Sitzen als sinnvoll galten. Doch der deutsche
Begriff der Erfahrung hat eine wesentlich umfassendere Bedeutungsfiille
als ,,empirische Erfahrung® und ldsst sich auf keinen Fall auf Wahrneh-
mung reduzieren. Wenn auch die Diskussion in der analytischen Religi-
onsphilosophie auf englisch gefithrt wird, so handelt es sich hierbei nicht
nur um ein sprachliches Problem, sondern um einen blinden Fleck im Er-



128 Mario Fischer

fahrungsbegriff innerhalb der analytischen Philosophie. Erfahrung, von
Lebenserfahrung her verstanden, gewinnt der Mensch je selbst im Vollzug
seines Lebens.” Fiir die Erfahrung sind auch einzelne Erlebnisse bedeu-
tend. Und Erlebnisse sind weit mehr als bloBe Wahrnehmung. Ein Erlebnis
ist das selbst Erlebte, das fiir den Erlebenden sein ganzes Dasein mitpragt,
das fiir ihn bleibende Bedeutung hat”® Im Satz ,Ich erfahre einen Men-
schen als Freund“ wird dies beispielhaft deutlich. Erfahrung ist jemeinig
und ist nicht auf einzelne punktuelle Wahrnehmungen reduzierbar.” Die
Diskussion iiber religitse Erfahrung anhand eines solchen Erfahrungsbe-
griffes fortzusetzen, enthilt mit Sicherheit noch einiges an Potential.

In Swinburnes Einteilung der Arten der Erfahrung wire dies iibertragen:
Kategorie 1 der religiésen Erfahrung - aber als Lebensstil. Dabei handelt es
sich bei Swinburne allerdings um eine Form der religiésen Wahrnehmung.
Diese ist (im Falle der Kategorie 1) ebenfalls eine sinnliche Wahrnehmung,
die jedoch auf religiose Weise wahrgenommen wird. Was dieses spezifisch
Religitse ist, gilt es noch ausfiihrlicher zu bestimmen. Dabei wire es not-
wendig, das Spezifische dieser Gestimmtheit eben nicht von religitsen Spit-
zenerlebnissen abzulesen, sondern von ,gewdhnlicher religioser Wahr-
nehmung von sinnlich wahrnehmbaren Gegenstédnden und Ereignissen.

In der Diskussion um religiose Erfahrung geht es in der analytischen
Religionsphilosophie um die Rechtfertigung und Begriindung des Glau-
bens oder der Existenz Gottes. Bei der analogen Gleichsetzung von reli-
gioser Erfahrung und gewohnlicher Sinneswahrnehmung, mit der dieses
Ziel erreicht werden soll, ist problematisch, ,daf hier ein aus einem ande-
ren Bereich ilbernommener Erkenntnis- und Rationalitétsbegriff auf den
religiosen Glauben angewendet wird, ohne nach der eigenen Form der Ra-
tionalitit des religiosen Glaubens zu fragen.”

Das gleiche lasst sich beziiglich der iiberzeugungsbildenden Praktiken,
wie sie Alston beschreibt, formulieren. Nach dem Selbstverstindnis der
Religionen handelt es sich bei religiosen Uberzeugungen nicht um doxas-
tische Praktiken. Zwar wird von Seiten der reformierten Epistemologie
entsprechend des evangelischen Glaubensverstindnisses grundsitzlich be-
tont, dass Glaube (faith) eben kein Uberzeugtsein von (belief that), sondern
ein Vertrauen auf Gott (belief in God) sei,” doch wird in ihrer Behandlung
der Fragestellung und in der analogen Gleichsetzung von Sinneserfahrung
(sense perceptual experience) und religioser Erfahrung (religious experience)

2 Vgl. G. Haeffner, Erfahrung - Lebenserfahrung - religiése Erfahrung. Versuch einer Be-
griftsklirung, in: ThPh 78 (2003), 161-192.

”* Vgl. K. Cramer, Erleben, Erlebnis, in: HWP 2 (1972), 703.

7 Es wire auch denkbar Erfahrung an Stelle von Wahrnehmung als Gefiihl zu verstehen,
wie es z.B. bei Schleiermacher der Fall ist. Er bindet ebenfalls die Religion an die Erfah-
rung und versteht diese als ,,Gefiihl der schlechthinnigen Abhdngigkeit® (vgl. F. Schlei-
ermacher, Der christliche Glaube nach den Grundsitzen der evangelischen Kirche im
Zusammenhange dargestellt, § 4, hg. von Martin Redeker, Berlin/New York 1960, 23-30).
F. Ricken, Religiose Erfahrung und Glaubensbegriindung, in: ThPh 70 (1995), 403.

s Vgl. Loichinger, Ist der Glaube verniinftig?, 68o.

75



Rechtfertigung des Glaubens 129

dieser Grundsatz faktisch aufgegeben. Glaube wird nicht als personales
Vertrauensverhiltnis in die Diskussion eingefithrt, sondern als gerechtfer-
tigtes System von Uberzeugungen.

Ein letztes Problem, das hier in Bezug auf die analoge Gleichsetzung von
religioser Erfahrung und Sinneswahrnehmung, angesprochen werden soll,
bezieht sich auf das Erkenntnisobjekt. Doch geht es nun nicht um die Frage
des Referenzobjektes der vielfiltigen religiosen Erfahrungen, sondern um
die grundsitzlichen Einwinde gegen die Rede von einer Wahrnehmung
Gottes (perception of God).

Es gibt viele religiose Traditionen, die gerade die Nichterfahrbarkeit Got-
tes betonen, wie es z. B. in breiten Strémen des Judentums der Fall ist. Wenn
Gott der Transzendente, eben der ganz Andere ist, wie kann er den Men-
schen dann erfahrbar werden, geschweige denn als ein Wahrnehmungsob-
jekt neben anderen Wahrnehmungsobjekten angesehen werden??”’

Doch diese Beobachtung, dass Gott in der Behandlung der religiésen
Erfahrung durch die analytische Religionsphilosophie (und besonders
bei Swinburne) als ein erkennbarer Gegenstand unter anderen angesehen
wird, wird in der analytischen Religionsphilosophie ganz anders aufge-
griffen. Richard Gale lehnt es ab, Gott als wahrnehmbaren Einzelgegen-
stand (perceptual particular) anzunehmen, da Gott nicht iiber Dimensio-
nalitét verfiigt, d.h. da er nicht in Raum und Zeit existiert. Damit kann
Gott, wenn er erfahren wiirde, auch nicht wiedererkannt werden, da ihm
die raum-zeitliche Kontinuitit fehlt. Auf diesen Einwand antwortet der
jiidische analytische Religionsphilosoph Jerome Gellman, der in seinem
Buch ,, Experience of God and the Rationality of Religious Belief’® selbst eine
mystische Erfahrung beschrieben hat, die er als junger Mann erlebte: Gott
existiert nicht in raum-zeitlicher Art, noch in irgendeiner analogen Weise,
zur Dimensionalitit.”” Doch Gott verfiigt iiber ein inneres Leben, das seine
Kontinuitit und Identitét mit sich selbst gewidhrleistet. Aus der jiidischen
Tradition beruft sich Gellman auf die Bezeichnung Gottes als des Ortes
(hamaqémy). ,God then, is the place of the world in the sense that the world
exists in the ,emptied* space inside God.“® Gellman gelingt es die Argu-
mentation der analytischen Philosophie mit der Lebenswelt des Gldubigen
zusammen zu bringen, indem er feststellt: ,,perceiving God as ,The Place‘ of
the world implies perceiving something as being not just another particular
within a scheme of particulars, but as that in reference to which all particu-
lars have their existence and find their value.“®

77

So Ricken, Religiose Erfahrung und Glaubensbegriindung, 403.

Vgl. J. Gellman, Experience of God and the Rationality of Religious Belief, Ithaca/London
1997.

Vgl. J. Gellman, Mystical Experience of God. A Philosophical Inquiry, Aldershot u.a.
2001, 43.

A0 50

2 AE0, 5

78

79



130 Mario Fischer

Bei all dieser Kritik an der Art, wie in weiten Teilen der analytischen
Religionsphilosophie religiose Erfahrung behandelt wird, sei doch ihr
wichtiger Beitrag zu neuen Zugingen der Rechtfertigung des Glaubens
vor dem Wahrheitsanspruch der Neuzeit betont. Religiose Erfahrung wird
jedoch nicht nur in der analytischen Philosophie thematisiert. In unter-
schiedlichen philosophischen Strémungen und Schulen in West und Ost*
ist religiose Erfahrung Gegenstand des philosophischen Interesses. Auch
in der Theologie gibt es verschiedene Schulen, die sich in besonderer Weise
der religiésen Erfahrung zuwenden.® Gerade fiir das Verstindnis der Of-
fenbarung Gottes und der Vielfalt der Religionen ist die Beschiftigung mit
religioser Erfahrung unerlisslich fiir eine verantwortbare Theologie.

Bibliographie

Alston, W. P., Perceiving God. The Epistemology of Religious Experience, Ithaca/
London 1993

Clifford, W. K., The Ethics of Belief, in: M. Peterson / W. Hasker / B. Reichenbach /
D. Basinger (eds.), Philosophy of Religion. Selected Readings, New York/Oxford
1996, 65-71

Cramer, K., Erleben, Erlebnis, in: HWP 2 (1972), 702—711

Dalferth, I. U., Die Wirklichkeit des Moglichen. Hermeneutische Religionsphiloso-
phie, Tiibingen 2003

-, Religiose Rede von Gott (Beitrage zur evangelischen Theologie 87), Miinchen 1981

Frege, G., Uber Sinn und Bedeutung, in: ders., Funktion, Begriff, Bedeutung, Got-
tingen 1962, 40-65

Gellman, J., Experience of God and the Rationality of Religious Belief, Ithaca/Lon-
don 1997

-, Mystical Experience of God. A Philosophical Inquiry, Aldershot u.a. 2001

Haeffner, G., Erfahrung - Lebenserfahrung - religitse Erfahrung. Versuch einer
Begriffsklarung, in: ThPh 78 (2003), 161-192

Harris, J. F., Analytic Philosophy of Religion (Handbook of Contemporary Philo-
sophy of Religion 3), Dordrecht/Boston/London 2002

Heil, ]., analytic philosophy, in: R. Audi (ed.), The Cambridge Dictionary of Phi-
losophy, Cambridge %1999, 26

Hick, J., An Interpretation of Religion. Human Responses to the Transcendent,
New Haven/London 1989

-, Arguments for the Existence of God, London/Basingstoke 1970

—, Religiose Erfahrung: Thr Wesen und ihre Zuverldssigkeit (orig. London 1993 aus:
ders., Disputed Questions, 17-32), in: P. Schmidt-Leukel (Hg.), Berechtigte Hoft-
nung. Uber die Méglichkeit, verniinftig und zugleich Christ zu sein. Antwort
auf: E. Dahl (Hg.), Die Lehre des Unheils, Paderborn 1995, 85-98

Jager, Chr. (Hg.), Analytische Religionsphilosophie, Paderborn 1998

James, W., Die Vielfalt religioser Erfahrung. Eine Studie iiber die menschliche Na-
tur (orig. 1902: The Varieties of Religious Experience. The Gifford Lectures Edin-
burgh 1901/02), Frankfurt a. M./Leipzig 1997

8 Z.B.in der japanischen Kyoto-Schule.
8 Z.B. die Erlanger Schule der Erfahrungstheologie im 19. Jahrhundert.



Rechtfertigung des Glaubens 131

Kiinne, W., Art. Analytische Philosophie, RGG* I (1998), 452—454

Laube, M., Im Bann der Sprache. Die analytische Religionsphilosophie im 20. Jahr-
hundert (Theologische Bibliothek Tépelmann 8s), Berlin/New York 1999

Loichinger, A., Ist der Glaube verniinftig? Zur Frage nach der Rationalitit in Philo-
sophie und Theologie (Beitrige zur Fundamentaltheologie und Religionsphilo-
sophie 3), Neuried 1999

Long, E. Th., Twentieth-Century Western Philosophy of Religion. 1900-2000 (Hand-
book of Contemporary Philosophy of Religion 1), Dordrecht/Boston/London
2000

Mackie, ]. L., Das Wunder des Theismus. Argumente fiir und gegen die Existenz
Gottes (orig. Oxford 1982: The Miracle of Theism. Arguments for and against the
Existence of God), Stuttgart 1985

Peterson, M. u.a., Reason and Religious Belief. An Introduction to the Philosophy
of Religion, New York/Oxford *2003

Plantinga, A., On Taking Belief in God as Basic, in: J. Runzo / C. K. Ihara (eds.), Re-
ligious Experience and Religious Belief. Essays in the Epistemology of Religion,
Lanham/New York/London 1986, 1-17

—, Pluralism: A Defense of Religious Exclusivism, in: Th. D. Senor (ed.), The Ration-
ality of Belief and the Plurality of Faith (FS William P. Alston), Ithaca/London
1995, 191-215

-, The Reformed Objection to Natural Theology, in: M. Peterson / W. Hasker / B.
Reichenbach / D. Basinger (eds.), Philosophy of Religion. Selected Readings, New
York/Oxford 1996, 309-321

Quinn, P.L., Swinburne, Richard, in: R. Audi (ed.), The Cambridge Dictionary of
Philosophy, Cambridge 21999, 893 f.

Ricken, F., Religiose Erfahrung und Glaubensbegriindung, in: ThPh 70 (1995), 399
404

Schleiermacher, F., Der christliche Glaube nach den Grundsitzen der evangeli-
schen Kirche im Zusammenhange dargestellt, hg. von Martin Redeker, Berlin/
New York 1960 ‘

Schrodter, H., Analytische Religionsphilosophie. Hauptstandpunkte und Grund-
probleme, Freiburg i. Br./Miinchen 1979

Swinburne, R., Die Existenz Gottes (orig. Oxford 1979: The Existence of God),
Stuttgart 1979

-, The Coherence of Theism, Oxford 1977

-, Faith and Reason, Oxford 1981

-, Responsibility and Atonement, Oxford 1989

-, Revelation, Oxford 1992

-, The Christian God, Oxford 1994

-, Providence and the Problem of Evil, Oxford 1998

Switankowsky, I, William Alston and the direct perception of God, in: Studies in
Religion / Sciences Religieuses 27 (1998), 27-37

Senor, Th. D. (ed.), The Rationality of Belief and the Plurality of Faith (FS William
P. Alston), Ithaca/London 1995

Yandell, K. E., Religious experience, in: Ph. L. Quinn / Ch. Taliaferro (eds.), A Com-
panion to Philosophy of Religion (Blackwell Companions to Philosophy 9), Ox-
ford 2002, 367-375

-, The Epistemology of Religious Experience, Cambridge 1993



Der Pastor als Konfliktloser und -ausloser

X X
Edgar Machel und Carsten Piorr

1. Das Spannungsfeld

Konfliktfihigkeit gehort zu den Schliisselkompetenzen von Fiihrungskraf-
ten und Leitern.! PastorInnen bilden dabei keine Ausnahme. Ob Sach-, Me-
thoden-, Ziel- oder Wertkonflikte zwischen Personen und Gruppen inner-
halb oder auerhalb der Gemeinden - Situationen sind vielfiltig vorhanden
und erfordern konfliktlosende und mediative Fihigkeiten von Seiten der
PastorInnen. Die Rolle als Friedensstifter ist gefragt.”

1.1. Die Problematik

Zugleich werden PastorInnen als Leiter der Gemeinde durch visionire Fiih-
rung auch Konflikte - gewollt und ungewollt - hervorrufen. Beutel fragt zu
Recht: ,,Wie kann ich meine Gemeinde verindern ohne sie zu ruinieren?“
Jede Gruppe hat die Tendenz zur Erhaltung des lieb gewonnenen Status
Quo, und Verdnderungen erzeugen oft ein nicht unerhebliches Gefiihl des
Unbehagens.

Es gilt somit auf der einen Seite zu verbinden, zu bewahren und zu helfen
und auf der anderen Seite zugleich zu verdndern, Bewusstsein und Verste-
hen zu erweitern und zu konfrontieren. Wihrend der erste Bereich eher
Spannungen herausnimmt, erzeugt der zweite eher Spannungen. Zwischen
diesen Polen gilt es sich zu behaupten.

Durch seelsorgerisches Verhalten versucht man dem anderen als Mensch
zu begegnen, allerdings kann diese Néhe manchmal dafiir sorgen, dass
man aus Riicksichtnahme sinnvolle Entscheidungen zuritickhilt.* Hinge-
gen sucht gute Leitung positive Verdnderungen, mit dem Risiko die Hom&-
ostase einer Gemeinde zu stéren.

Dies kann zum einen durch strukturelle Verdnderungen aber auch durch
die grundlegende theologische Prigung der Arbeit geschehen.

Vgl. R. Mahlmann, Konflikte managen - Psychologische Grundlagen, Modelle und Fall-
studien, Weinheim 2000, 10f.
Vgl. J. Stockmayer, Nur keinen Streit vermeiden: Ein Konflikttraining fir Christen, Em-
melsbiihl 2000.
M. Beutel, Wie kann ich meine Gemeinde verdndern ohne sie zu ruinieren? Lernen von
Willow Creek, Wuppertal/Kassel 1998. Allerdings wird das persénliche Spannungsfeld
von Konfliktlosung und -auslésung wenig in der Literatur behandelt. In der Regel wenden
sich die Autoren entweder der Konfliktlosung oder dem Changemanagement zu.
Vgl. C. Gennerich, Vertrauen: Ein beziehungsanalytisches Modell - untersucht am Beispiel
der Beziehung von Gemeindegliedern zu ihrem Pfarrer, Bern/Gottingen/Toronto/Seattle
2000, 194.

w

Z'ThG 11 (2006), 132-139, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



Der Pastor als Konfliktloser und -ausloser 133

Eine erst kiirzlich durchgefiihrte Untersuchung in den Vereinigten
Staaten unter 2 467 Pastoren der Denominationen United Church of Christ
und Disciples of Christ ergab, dass eine theologische Differenz zwischen
Gemeinde und Pastor ein dauerhaftes Konfliktpotenzial in sich birgt, ins-
besondere wenn der Pastor liberaler als seine Gemeinde ist. Die Untersu-
chung ging zwar mehr der Frage nach, ob die Berufszufriedenheit durch
theologische Differenzen zwischen Gemeinde und Pastor beeinflusst wird.
Sie ergab, dass bei zu starken theologischen Differenzen der Wunsch nach
einem Stellenwechsel deutlich wichst.® Insofern macht der theologische
Konflikt gemeinsames Arbeiten schwierig und mindert die Motivation
durch die gleich bleibende Grundproblematik.

So befindet sich der Pastor im Spannungsfeld von Konfliktlésung, das
heifit der Wiederherstellung von Harmonie, und dem Rollenkonflikt, als
Leiter und Visionar den Status Quo verindern zu wollen mit der Konse-
quenz einer - wenn auch kurzzeitigen - Destabilisierung, Irritation und
letztlich Disharmonie. Verinderungssituationen erhdhen das Konfliktpo-
tential, das in seinen Ausmafien nur bedingt vorhersehbar ist.

Dazu kommt, dass angesichts eines sich verindernden Pfarrerbildes mit
einer zunehmend geforderten personalen Kompetenz® die Anforderungen
fur die einzelne Person gestiegen sind - und fiir manche Personlichkeit
auch in bedrohlicher Weise. Manche sehnen sich aufgrund ihrer Person-
lichkeitsstruktur nach Harmonie und versuchen das Spannungsfeld durch
gezieltes Konfliktvermeidungsverhalten aufzulsen.

Eine gelungene Vertrauensbeziehung zwischen Gemeinde und Pastor
erfordert jedoch die Wahrnehmung und Gestaltung des Spannungsfeldes,
wobei die unterschiedlichen Rollen nicht ohne weiteres austauschbar sind.
Im Gegenteil, Rollenkonflikte und -unvereinbarkeiten sind der Normalfall.
Nach Gennerich kann ,.eine Vertrauensart nur auf Kosten der anderen ma-
ximiert werden™, das heifit, die verschiedenen Positionen schaffen ein un-
terschiedliches Vertrauensverhiltnis auf Seiten der Gemeindeglieder. Der
friedensstiftende und fiir alle Seiten offene Seelsorger und der wachstums-
und zielorientierte Visiondr mit Autoritit konnen schwerlich in einer Per-
son verkntipft werden.

Im Hinblick auf die behauptete Unmaoglichkeit, bestimmte Eigenschaften
des Pfarrers zur gleichen Zeit zu optimieren, zeigt sich besonders deutlich,
dass das Bild von Autoritativitit und das Bild von Urteilsfreiheit kaum zu-
gleich realisiert werden kénnen. Der gute Pfarrer oder die gute Pfarrerin
scheinen ihre Wege zwischen den Polen finden zu miissen.®

5

Vgl. Ch. W. Mueller / E. McDuff, Clergy-congregation mismatches and clergy job satisfac-
tion, in: Journal for the Scientific Study of Religion 43:2 (2004), 261-273.

* Vgl. M. Klessmann, Pfarrbilder im Wandel: Ein Beruf im Umbruch, Neukirchen-Vluyn
2001.

" Gennerich, Vertrauen, 12.

& ARNO 11



134 Edgar Machel und Carsten Piorr

1.2. Die Gemeinsamkeiten

Bevor wir uns der Frage zuwenden, wie man mit dem Spannungsfeld um-
geht, gilt es gemeinsame Handlungsmerkmale zu entdecken, die im Um-
gang mit Konfliktsituationen, ob l3send oder auslosend, hilfreich sind. Jeg-
licher Konflikt per definitionem ist

,eine Interaktion zwischen Aktoren (Individuen, Gruppen, Organisationen usw.),
wobei wenigstens ein Aktor Unvereinbarkeiten im Denken/ Vorstellen/Wahrneh-
men und/oder Fithlen und/oder mit dem anderen Aktor (anderen Aktoren) in der
Art erlebt, dass im Realisieren eine Beeintrichtigung durch einen anderen Aktor
(die anderen Aktoren) erfolgt.”

PastorInnen mogen als Friedensstifter oder Visionire unterschiedlich wahr-
genommen werden, doch letztlich geht es in beiden Situationen um das glei-
che Ziel: die Verherrlichung Gottes und das Heil des Menschen.

Fiir beide werden die gleichen sozialen Kompetenzen wie Empathie oder
aktives Zuhoren gebraucht.”” Und beide erfordern die Beriicksichtigung des
situativen Kontextes. Eine hohe Konfliktlosungskompetenz findet sich bei
Personen, die ihre Beziehungen individualisieren, d.h. jeden ungleichmi-
fig behandeln kénnen, weil die Bediirfnisse und Situationen voneinander
abweichen." Mahlmann sagt zu Recht, ,.ein Konflikt ist nicht objektiv vor-
handen, sondern nimmt in einem subjektiven Erleben seinen Ausgang und
zeigt sich als sozialer Prozess im Verhalten®"

Auch wenn die Komplexitit" des Geschehens manchmal die Belast-
barkeit von PastorInnen bis zum Auflersten testet, so gilt als Rahmen die
positive Komponente, dass Verinderungsprozesse als Konstante des Le-
bens und dazugehérige Konflikte als Korrekturmechanismen zu erkennen
sind . Konflikte sind vorerst Chancen, die es gilt lebensférdernd und zum
Dienst an der Gemeinde zu nutzen.” Sie sind nicht einfach ein lastiges Hin-
dernis, sondern Teil des Wachstumsprozesses einer lernenden Person und
Organisation. Scholz unterscheidet daher auch Change von Veranderung:

»Change bedeutet kontinuierliche Verbesserung, nicht nur Verdnderung der Or-
ganisation. Hiermit hebt sich ,Change’ von ,Veranderung’ ab. Einmal durch die
Richtung der Verinderung (hin zu einer Verbesserung), zum zweiten unterstellt
Change statt einer punktartigen oder einmaligen Verinderung ein fortdau-

F. Glasl, Konfliktmanagement: ein Handbuch fiir Fihrungskrifte, Beraterinnen und Be-

rater, Stuttgart ®1999, 14f.

0 Vgl K. Doppler, u.a., Unternehmenswandel gegen Widerstinde: Change Management
mit den Menschen, Frankfurt a. M. 2002, 236.

' Vgl. B. M. Bass, Bass & Stogdill’s Handbook of Leadership: Theory, Research, and Mana-

gerial Applications, New York *1990, 115f.

Mahlmann, Konflikte managen, 19.

Vgl. A. Hugo-Becker / H. Becker, Psychologisches Konfliktmangement: Menschenkennt-

nis-Konfliktfihigkeit-Kooperation, Miinchen 2000, 112.

Vgl. M. Mary, Change Management: Wandel ist die einzige Konstante, Ziirich 1996, 70f.

Vgl. S. Groffmann, Konflikte sind Chancen: Spannungen in Alltag und Gemeinde schop-

ferisch 16sen, Wuppertal 1998, 154 f.



Der Pastor als Konfliktléser und -ausloser 135

erndes, stufenlosen Vorgehen mit sich kontinuierlich verdndernden Zustinden
und Prozessen, drittens nimmt Change konkret Bezug auf die Organisation.”

2. Das Spannungsfeld entspannen

Die nun zu erdrternden Gedankenansitze sollen weniger das Spannungs-
feld auflésen als zum gelassenen und gesunden Umgang mit ihm anregen.
Als Folge konnen Gemeinde und PastorInnen innerhalb des Spannungs-
feldes produktiv, proaktiv und vertrauensbildend handeln.

2.1. Gelungene Konfliktlosung ist ein Teamgeschehen, in dem PastorInnen
nicht als Zentralfigur gelten miissen. Die Gesundung des Systems bedarf
der Miindigkeit der einzelnen Teilnehmer, muss Selbstheilung ermdoglichen
und an die Selbstverantwortung appellieren.” Im systemischen Ansatz sind
PastorInnen Teilnehmer eines gemeinsamen Prozesses. Zielfindung und die
damit verbundenen Konfliktsituationen finden am ,,runden Tisch® statt, so
dass die Vertrauens- und Konsensbildung gefordert werden kann.

Breitenbach verbindet daher zu Recht den kybernetischen Gedanken mit
dem Konzept der Konziliaritit. Konflikte werden im ,,System® Gemeinde
als ,fruchtbare Momente“ wahrgenommen und gehoren im systemischen
Ansatz zur Fihigkeit mehrdimensional und prozessorientiert denken und
handeln zu konnen. ,Wer Gemeindeentwicklung beeinflussen, also Ge-
meinde leiten will, muf} es in integrierter Weise tun.® Konzentriert visio-
nire Gemeindeleitung mag die Wahrnehmung der seelsorgerischen Rolle
von Seiten der Gemeindeglieder negativ beeinflussen und fiir einzelne auch
personliche Spannungen mit sich bringen.

Eine gesunde Vorgehensweise jedoch kann fiir beide Rollen gewinnbrin-
gend sein:

2.2. Konflikte, die durch den Prozess der Gemeindeentwicklung aus-
gelost werden, bendtigen geradezu die seelsorgerische Begleitung. Pas-
torlnnen werden die unterschiedlichen Rollen fiir sich eher tiberlappend
wahrnehmen, denn Change-Management ist ,weitreichend Emotionsma-
nagement™."”

»Konfliktlésung beginnt damit schon am Beginn der Verinderung, indem po-
sitives Begleiten der Angste und Sorgen der Kirchenmitglieder im Prozess der
Verdnderung einsetzt. Auf der anderen Seite ist festzustellen, dass Konflikte

J.M. Scholz (Hg). Internationales Change-Management: Internationale Praxiserfah-
rungen bei der Verinderung von Unternehmen und Humanressourcen, Stuttgart 1995, 5.
Vgl. G. und K. Birker, Teamentwicklung und Konfliktmanagement, Berlin 2001.

G. Breitenbach, Gemeinde leiten: eine praktisch-theologische Kybernetik, Stuttgart/Ber-
lin/Kéln 1994, 341.343.

U. Béning / B. Fritschle, Verinderungsmanagement auf dem Priifstand: eine Zwischenbi-
lanz aus der Unternehmenspraxis, Freiburg i. Br. 2001, 43.



136 Edgar Machel und Carsten Piorr

Indikatoren dafiir sind, dass Verdnderungen notwendig sind. Sie bringen zum
Ausdruck, dass ein System nicht mehr ,rund‘ lduft und einer Verdnderung bzw.
Korrektur unterzogen werden muss. Damit werden sie zu Korrekturmechanis-
men, die helfen, den alten Kontext zu verindern.**

Gutes Change-Management” ist durch sensible Kommunikation und kon-
tinuierlichen Informationsfluss gekennzeichnet, die die Vertrauensbasis
in die Leitung stirkt und ein seelsorgerisches Begleiten erlaubt. Es dndert
aber nicht unbedingt die unterschiedliche Rollenwahrnehmung der Ge-
meindeglieder. Der zielgerichtete Pastor mag weniger als Seelsorger und
umgekehrt angesehen werden. Die dadurch entstehende Distanz zu ein-
zelnen Gliedern muss emotional ausgehalten werden, auch wenn man sie
praktisch iiberwinden méchte.

2.3. Vertrauensbildung ist u.a. dem Zeitfaktor unterworfen. Vorschnelle
seelsorgerische wie systemische Entscheidungen schaden dem Miteinander,
und mancher Vertrauensverlust von Seiten der Gemeinde basiert auf Zeit-
druck. Wenn Entscheidungen erzwungen werden, werden dem Menschen
sein Freiraum und seine Entscheidungsfreiheit genommen, die als Grund-
lage fiir eine gegenseitige Vertrauensbildung gebraucht wird. Grofiere Ver-
inderungsprozesse erhohen das Konfliktpotential und lingere Zeitrdume
helfen, dieses Potential zu entschirfen. Es hat sich gezeigt, dass Zielpla-
nungen und Visionsfindungen um die 6-12 Monate Zeit brauchen, um aus-
reichend Tiefe und Identifikation mit dem Ergebnis zu erméglichen.

2.4. Viele PastorInnen legen bewusst ihren Schwerpunkt auf die seelsorge-
rische Titigkeit. Aber die manchmal damit verbundene Vernachlassigung
der strategischen Arbeit schadet letztlich dem Wunsch, der Gemeinde und
dem Einzelnen helfen zu wollen. Der Harmoniewunsch kann sich als Har-
moniefalle erweisen. Wer geistliches, personliches und organisatorisches
Wachstum will, der will zugleich Veridnderung. Und Verdnderung bedeutet
Krise. ,Lernen und Veridnderung sind untrennbar miteinander verbunde-
ne Phinomene.“”? ,Das Althergebrachte, das Evangelium kann nur recht
bewahrt werden, wenn es aus dem Bestehen ins Neue aufbricht®* Wer
Seelsorge will, will damit auch Leitung, Zielorientierung und Visionsent-
wicklung, denn die Gesundung des Einzelnen braucht auch die Gesundung
seines Umfeldes oder anders formuliert: der Gesundungsprozess der Ge-
meinde und des Einzelnen bedingen einander.

So trifft die Wahrnehmung der Spannung zwischen Konfliktlosung und
-auslosung den Kern der Verkiindigung des Evangeliums. Das Ringen um
den Einzelnen ist immer auch Ringen um das Ganze. Wer sich seelsorge-

2 C. Piorr, Der Pastor im Spannungsfeld von Konfliktverursacher und Konfliktléser, unver-
dffentlichte Diplomarbeit, Theologische Hochschule Friedensau, 2004, 72.

' Vgl. . P. Kotter, Chaos, Wandel, Fithrung: Leading Change. Miinchen *1998.

2 Scholz, Internationales Change-Management, 5.

2 R. Riess (Hg). Konfliktfeld Pfarrhaus, in: Sonderheft: Wege zum Menschen 8/9, 1978, 362.



Der Pastor als Konfliktléser und -ausloser 137

risch um den Einzelnen kiitmmert, will auch die Gesundung der Gemeinde
und der Welt. Und wer eine zielgerichtete, visiondre Gemeinde will, der
denkt an das Wohl des Einzelnen in und auflerhalb der Gemeinde.

Wie kein anderer konnte Jesus die zwei Pole in sich vereinigen, wenn
auch nicht selten in einer Art und Weise, dass er seine Jiinger irritierte.
So konnte Jesus mit Blick auf der Ganze seinen Jiingern mitteilen, dass sie
Kapernaum verlassen miissen, obwohl vor Ort geniigend zu tun gewesen
wire (Mk 1,37f), andererseits blieb Jesus auch gegen den Widerstand der
Jiinger mit Blick auf einzelne Personen stehen, um sich seelsorgerisch der
Not eines Menschen zuzuwenden (Mk 10, 46-49).

2.5. PfarrerInnen miissen in diesem Prozess ihre eigenen Grenzen erken-
nen und austesten.’* Es gilt flexibel zu sein, ohne die eigene Identitit auf-
zugeben, dienend mitzuarbeiten, ohne den Selbstwert zu verlieren und be-
lastbar, zielgerichtet, und tolerant zu bleiben, ohne die Selbstbestimmung,
die Wertorientierung und den Realititssinn einzubiifen. Dieses Idealbild
ist gefdhrdet als realititsfremd eingestuft zu werden, da der Mensch auf der
Skala zwischen konfliktscheu und streitsiichtig selten eine gesunde Aus-
gewogenheit mitbringt. Dennoch ist der gesunde Umgang mit dem Span-
nungsfeld Konfliktlosung und -auslésung lernbar. ,,Konfliktfihig wird ein
Mensch, indem er sich erweitert. So kann aus der konflikttrichtigen eine
konfliktfahige Personlichkeit werden.“*

2.6. Hier ist die Kirchenleitung gefordert ein entsprechendes Coaching zu
gewdhrleisten.

Interessanterweise ist modernes Coaching vermehrt eine Mischung aus
individual-psychologischen Konzepten, also der seelsorgerischen Kompo-
nente, und der Verbindung zum Gesamtsystem, also der strategischen Kom-
ponente.*® Die professionelle Reflexion des Konfliktverhaltens mag helfen,
die personlichen Charaktereigenschaften im Kontext der Fithrungsverant-
wortung und -herausforderung zu berticksichtigen. Konflikte konnen es-
kalieren und auch PfarrerInnen sind nicht davor geschiitzt als Verursacher
aufzutreten. Coaching kann helfen, den Spannungsbogen besser aushalten
zu konnen oder den Eskalationsprozess bei Konfliktsituationen frithzeitig
in einer Phase aufzuhalten, in der noch geniigend Selbstheilungskrifte in-
nerhalb der Konfliktparteien existieren.

2.7. Konfliktlésung bleibt dennoch vordringlich eine theologische und spi-
rituelle Aufgabe. Der Auftrag zu segnen und nicht Boses mit Bosem und
Scheltwort mit Scheltwort zu vergelten (1Petr 3,9), nicht streitsiichtig zu

* Vgl. Glasl, Konfliktmanagement, 433.

¥ K. Berkel, Konflikttraining: Konflikte verstehen, analysieren, bewiltigen, (Arbeitshefte
Fiihrungspsychologie Bd. 15), Heidelberg 2002, 63.

* Vgl. M. Pich, Handlungsriume gezielt erweitern, in: Wirtschaft & Weiterbildung, Nov/
Dez 2003, 8-12.



138 Edgar Machel und Carsten Piorr

sein, sondern Boses zu ertragen und mit Sanftmut zu reagieren (2 Tim 2,24)
kann nur gelingen, wenn das personliche Leben aus der Gnade Gottes ver-
standen und gelebt wird. Gemeinde ist nicht das Ideal einer konfliktfreien
Zone, sondern die Bereitschaft auch in konfliktreichen Situationen, Gott
verherrlichen und den Menschen als Mitmensch achten zu wollen.

Die erste emotionale Reaktion auf einen Konflikt ist schwer beeinfluss-
bar, die darauf folgende Handlung schon eher. Der Verpflichtung, die
Sonne nicht iiber unserem Zorn untergehen zu lassen (Eph 4,26), ist die
Aufforderung zur Deeskalation. Die frithe Klarung personeller oder orga-
nisatorischer Konflikte ist seelsorgerisches Handeln, nimmt den anderen
ernst und ist ein Ringen um die Beziehung untereinander.

Zwischenmenschliche oder organisatorisch-systemische Konflikte mogen
in ihrer Tragweite von Fall zu Fall und in ihrer personlichen Wahrnehmung
unterschiedlich sein, sie tragen aber immer zu einer Stérung im Miteinan-
der bei. Die Beziehungswiederherstellung ist aber Gottes oberstes Ziel in der
Gemeinde, denn es geht um seine Beziehung zu uns, die Beziehung unterein-
ander und die Beziehung zur Welt. Um dieser Beziehungen willen werden
PastorInnen ihre Rolle immer wieder zwischen den Polen suchen miissen.

Bibliographie

Bass, B. M., Bass & Stogdill’s Handbook of Leadership: Theory, Research, and Man-
agerial Applications, New York *1990

Berkel, K., Konflikttraining: Konflikte verstehen, analysieren, bewiltigen, (Arbeits-
hefte Fithrungspsychologie Bd. 15), Heidelberg 2002

Beutel, M., Wie kann ich meine Gemeinde verindern ohne sie zu ruinieren? Lernen
von Willow Creek, Wuppertal/Kassel 1998

Birker, G. / Birker, K., Teamentwicklung und Konfliktmanagement, Berlin 2001

Béning, U. / Fritschle, B., Verinderungsmanagement auf dem Priifstand: eine Zwi-
schenbilanz aus der Unternehmenspraxis, Freiburg i. Br. 2001

Breitenbach, G., Gemeinde leiten: eine praktisch-theologische Kybernetik, Stutt-
gart/Berlin/Koln 1994

Doppler, K., u. a., Unternehmenswandel gegen Widerstande: Change-Management
mit den Menschen, Frankfurt a. M. 2002

Gennerich, C., Vertrauen: Ein beziehungsanalytisches Modell - untersucht am Bei-
spiel der Beziehung von Gemeindegliedern zu ihrem Pfarrer, Bern/Goéttingen/
Toronto/Seattle 2000

Glasl, F,, Konfliktmanagement: ein Handbuch fiir Fihrungskrifte, Beraterinnen
und Berater, Stuttgart ®1999

Grofimann, S., Konflikte sind Chancen: Spannungen in Alltag und Gemeinde
schopferisch losen, Wuppertal 1998

Hugo-Becker, A. / Becker, H., Psychologisches Konfliktmangement: Menschen-
kenntnis — Konfliktfihigkeit — Kooperation, Miinchen 2000

Klessmann, M., Pfarrbilder im Wandel: Ein Beruf im Umbruch, Neukirchen-Vluyn
2001

Kotter, J. P., Chaos, Wandel, Fithrung: Leading Change, Miinchen 1998



Der Pastor als Konfliktléser und -ausloser 139

Mahlmann, R., Konflikte managen - Psychologische Grundlagen, Modelle und
Fallstudien, Weinheim 2000

Mary, M., Change Management: Wandel ist die einzige Konstante, Ziirich 1996

Mueller, Ch. W. / McDuff, E., Clergy-congregation mismatches and clergy job satis-
faction, in: Journal for the Scientific Study of Religion 43:2 (2004)

Pich, M., Handlungsraume gezielt erweitern, in: Wirtschaft & Weiterbildung, Nov/
Dez 2003, 8-12

Piorr, C., Der Pastor im Spannungsfeld von Konfliktverursacher und Konfliktléser,
unveréffentlichte Diplomarbeit, Theologische Hochschule Friedensau, 2004

Riess, R (Hg.), Konfliktfeld Pfarrhaus, in: WzM 8/9, 1978

Scholz, J.M. (Hg.), Internationales Change-Management: Internationale Praxis-
erfahrungen bei der Verinderung von Unternehmen und Humanressourcen,
Stuttgart 1995

Stockmayer, ], Nur keinen Streit vermeiden: Ein Konflikttraining fiir Christen,
Emmelsbiih]l 2000



,»Die Pfeile des Allmichtigen stecken in mir ...

| Das Buch Ijob und der christliche Seelsorger

Friedrich Emanuel Wieser

1. Einleitung

Krankheit, Leid und Schicksalsschlige gehoren zum Leben, wie wir es ken-
nen. Dennoch will es nicht gelingen, solche Erfahrungen einfach hinzuneh-
men. Die Frage Warum begleitet uns seit jeher. Sie kann an den Nerv des
Glaubens gehen: wenn Gott allméchtig und gleichzeitig vollkommene Liebe
ist, wie kann er dann tatenlos zusehen, wie Kinder, Wehrlose und Unschul-
dige leiden? Die christliche Theologie hat dieser Frage einen eigenen Namen
gegeben: Theodizee — die Rechtfertigung Gottes. ,Wie kann (ein gerechter)
Gott das (nicht selbst verschuldete) Leiden eines Menschen zulassen?*!

Viele Antworten wurden versucht, aber im konkreten Leiden stofit jede
Antwort an harte Grenzen. Dann schligt die Reaktion oft ins Gegenteil um:
Man moge um Gottes willen jeden Versuch einer Erkldrung von Leid auf-
geben. Leid sei einfach da. Es gehore zum Leben. Anstelle von Erklirungen
miisse man Leid soweit wie moglich lindern, Trauer tragen helfen und Kla-
gen aushalten. Richtig! Nur meist wird die Frage nach dem Warum von den
Betroffenen selbst gestellt und sie ldsst sich dann nicht mehr verbieten.

Unter dem Druck dieser Frage fithlen sich Seelsorger schnell genétigt,
eine Antwort zu geben. Aber die Erfahrung wiederholt sich: Gut gemeinte
Antworten greifen nicht. Erkldrungsversuche und Deutungen prallen an
dem Leidtragenden ab. Sie wirken wie Gedankenspiele, die den Gefiihlen
von Verlust, Trauer und Zorn nicht gewachsen sind, die eher als gefiihllos
und befremdlich empfunden werden.

In der Bibel findet sich die Warum-Frage an vielen Stellen. Perspektiven
des Glaubens werden angeboten, Teilantworten versucht.? Vor allem aber

' Th. Pola, Theodizee im Alten und Neuen Testament. Unter besonderer Beriicksichtigung
von Psalm 73, in: M. Dieterich (Hg.), Homosexualitit und Seelsorge. Hochschulschriften
aus dem Institut fiir Psychologie und Seelsorge, Stuttgart 1996, 127.

? A.a.0,, 126f.: Im Hinblick auf das Alte und Neue Testament zeigt sich eine multiplicity
of approaches, nicht die eine schliissige Antwort. ,,Jeder dieser Zuginge zum Theodizee-
problem ist in seine geschichtliche Situation eingebettet, das Spatere lasst das Frithere in
seinem Anspruch stehen, auch wenn es Neues zu sagen weifs ...“ Am Ausgangspunkt der
gedanklichen Entwicklung steht die einfache Formel: ,.In einer idealen Weise hat das der
Weltordnung gemédfle Handeln zu Lebzeiten positive, das ihr zuwiderlaufende Handeln zu
Lebzeiten negative Folgen fiir den Titer” (a.a.0., 134), wobei im AT der Tun-Ergehen-Zu-
sammenhang kein immanenter Automatismus (vgl. Spr 12,2f) ist, sondern Jahwes Han-
deln iiber dieser Schopfungsstruktur steht (Gen 50,205 Spr 16,9; 21,31 u. 8.5 vgl. Ps 58,12.
- Vgl. a.2.0., 135).

ZThG 1 (2006), 140-160, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



»Die Pfeile des Allmichtigen stecken in mir ... 141

stellen die Klagepsalmen Gefife fiir Klage und Anklage bereit, auch gegen
Gott gerichtet.

Das Buch [job ist diejenige biblische Schrift, die sich der menschlichen
Erfahrung von ungerechtem und unverdientem Leid nicht nur stellt, son-
dern sie zu ihrem Hauptthema erhebt. Gleich vorweg: Die Antwort, die
das Buch Ijob gibt, fallt mehrschichtig aus. In der Rahmengeschichte geht
es um Segen, Zerstérung des Segens und Wiederherstellung. Das Leiden
des Ijob ist schrecklich und schwer. Aber es bleibt gleichsam iiberschau-
bar, auch durch die begrenzte Dimension der Erzihlung, wenn man den
Redenteil einmal gedanklich herauslést. Der Glaube des Tjob ist schwer an-
gefochten, aber nicht gebrochen. In Summe geht es um die Erprobung des
Glaubens zur groleren Ehre Gottes. — Im Redeteil geht es psychologisch
differenzierter zu. Hier kommt es zu einer eindringlichen Auseinanderset-
zung mit den Grundaussagen des weisheitlichen Denkens in Israel. Dieses
grindet auf der simplen Gleichung: Streben nach gottgefilligem Leben
fithrt zu Segen (durchaus auch materiell); Gottlosigkeit und Frevel fithren
zu Fluch, Gericht, Nicht-Gelingen des Lebens. Allein schon durch die Di-
mensionen des Redeteils ergibt sich der Eindruck: Leid und Anfechtung
werden uniiberschaubar, gehen iiber einen ertriglichen Horizont hinaus.
Man kann das Ende nicht mehr absehen. Leid ist keine zeitbegrenzte Epi-
sode mehr, die Mobilisierung der Krifte bricht zusammen. Es gelingt Jjob
nicht linger, Gottergebenheit und Glauben durchzuhalten. Sein Glauben
wird in schwerste Krisen hineingezogen, scheint phasenweise sogar in Fra-
ge gestellt. Hier ist ein erdriickendes und unfassbares Leid zum dominan-
ten Horizont der ganzen Existenz geworden. Allein schon die Frage nach
einem Sinn (obwohl Jjob selbst sie beharrlich stellt) wird zur quilenden, zu
Verzweiflung und Zorn reizenden Zumutung,® ;

Ich méchte das alte Buch Jjob zu Erfahrungswerten heutiger Seelsorge
in Beziehung setzen. Dieses Vorhaben wirft sogleich Fragen auf. Denn die
Forschung sieht hinter dem Buch Ijob einen langen und vielschichtigen
Entstehungsprozess.* Kann man es dann linear lesen? Ich meine: Ja. Dabei
gehe ich von der Annahme aus, dass jede neue Reflexionsstufe, d.h. re-
daktionelle Schicht, etwas Neues hinzufiigen, das Ganze anreichern, aber
nicht zerstéren wollte. Darum erachte ich es als eine von mehreren legiti-
men Lesarten, die vorliegende kanonische Endgestalt dieser Schrift entlang
zu gehen und sie als biblische Einfithrung in Grundfragen der Seelsorge an
trauernden Menschen zu verstehen.

* Vgl. unten Punkt 8.1. Das rechte Verhalten im Leid.

" Zur neuesten Forschungsgeschichte vgl. L. Schwienhorst-Schinberger, Das Buch Ijob in: E.
Zenger u. a. (Hgg.), Einleitung in das Alte Testament. Kohlhammer Studienbiicher Theolo-
gie Bd. 1,1, Stuttgart/Berlin/Kéln *2004, 339-344.



142 Friedrich Emanuel Wieser
2. Der Prolog: Ijob 1,6 bis 2,11

Im Anfangsteil der Rahmengeschichte wird Ijob als Idealbild eines Weisen
und Gerechten vor Augen gemalt. Und da fiir Israel die Gottesfurcht der
Anfang aller Weisheit ist, wird dieser Zug an Ijob besonders hervorgeho-
ben: ,Dieser Mann war untadelig und rechtschaffen; er fiirchtete Gott und
mied das Bose® (1,1b). Er lebt in médrchenhaftem Segen. Sieben Sohne und
drei Tochter hatte er (1,2), besitzt Reichtum und Ansehen (1,3). Bei alle-
dem ist Tjob von penibler Sorge um Gottesfurcht und Frommigkeit erfiillt
(1, 4-5). Er will sein Lebensgliick nicht durch Gedankenlosigkeit und Uber-
heblichkeit aufs Spiel setzen.

Mit diesem Bild zeichnet die Erzahlung den Segen nach, der dem Ge-
rechten verheiflen ist.

Ps 128, 1-4: Wohl dem Mann, der den Herrn fiirchtet und ehrt und der auf seinen
Wegen geht! Was deine Hinde erwarben, kannst du genieflen; wohl dir, es wird
dir gut ergehn. Wie ein fruchtbarer Weinstock ist deine Frau drinnen in deinem
Haus. Wie junge Olbiaume sind deine Kinder rings um deinen Tisch. So wird der
Mann gesegnet, der den Herrn fiirchtet und ehrt.

Wobhlstand und ungetriibtes Gliick werden nicht angezweifelt, sondern sie
entsprechen der erwahnten Logik: Gerechtes Tun erntet Segen; Frevel ern-
tet Unheil. Diese Logik ist nach wie vor Teil unserer natiirlichen Religiosi-
tat. Und sie ist nicht grundsatzlich falsch. Denn es liegt Segen und Bewah-
rung auf einer Lebensweise, die sich am Schopfer und Erhalter des Lebens
orientiert. Nur: Die einfache Formel wird dem Leben nicht gerecht. Und so
bricht genau dieses ,unlogische’ Unheil iiber Ijob herein.

Die Erzdhlung berichtet von einer ersten Vorsprache des Versuchers und
Ankldgers im himmlischen Hofstaat (1,6-12). Um Ijob zu versuchen, darf
er alle Segensgiiter einschliefSlich der Kinder von Ijob nehmen. Nur seine
Gesundheit darf er nicht antasten (1,13-19). Ijob reagiert vorbildlich:

1,20~22: Nun stand Ijob auf, zerriss sein Gewand, schor sich das Haupt, fiel auf
die Erde und betete an. Dann sagte er: Nackt kam ich hervor aus dem Schoss
meiner Mutter; nackt kehre ich dahin zuriick. Der Herr hat gegeben, der Herr
hat genommen; gelobt sei der Name des Herrn. Bei alldem siindigte Ijob nicht
und duflerte nichts Ungehoriges gegen Gott.

Eine zweite Vorsprache des Versuchers (2,1-6) fithrt zu einer weiteren Wel-
le des Ungliicks die Ijob iiberschwemmt: Auch seine Gesundheit wird nun
angegriffen (2,7-8) und Ijob bietet danach ein Bild des vélligen Elends:
»ljob setzte sich mitten in die Asche und nahm eine Scherbe, um sich damit
zu schaben” (2,8). Unter Aufbietung aller verbliebenen Krifte versucht Ijob,
einen Dammbruch seiner Gefiihle aufzuhalten:

2, 9-20: Da sagte seine Frau zu ihm: Hiltst du immer noch fest an deiner From-
migkeit? Lastere Gott, und stirb! Er aber sprach zu ihr: Wie eine Torin redet, so
redest du. Nehmen wir das Gute an von Gott, sollen wir dann nicht auch das
Bose annehmen? Bei all dem siindigte Ijob nicht mit seinen Lippen.



.Die Pfeile des Allmichtigen stecken in mir ... 143

Das Motiv vom Vorsprechen des Versuchers im himmlischen Hofstaat steht
in der Erzahlung fiir die Einsicht, dass es fiir menschliches Ungliick Griinde
geben kann, die unserem Empfinden von Recht und Unrecht zuwider laufen
und nicht in unserer Glaubenslogik gespeichert sind. Denn die Episoden im
Himmel sind nur dem Leser einsichtig. Sie sind und bleiben den handelnden
Personen in der Geschichte verborgen. Offenkundig driickt sich darin die
Uberzeugung aus, dass es Leiden gibt, das den Auftrag hat, erlitten zu wer-
den, ohne dass der Leidende deren Sinn in diesem Leben je erfihrt.

Wie gesagt: Ijob reagiert vorbildlich. Selbst nach der zweiten Welle des
Unheils hilt er sich noch eine Weile aufrecht. Dann bestitigt sich aber: Die
Linge tragt die Last. Doch trotz des nachfolgenden Zusammenbruchs des
Ijob wird seine Gerechtigkeit im Riickblick bestitigt (42,7-9). Seine Trauer
samt bitterer Klage und Anklage gegen Gott zerstort die Gerechtigkeit Ijobs
nicht. Er wird von Gott ausdriicklich als sein ,,Knecht” bezeichnet. Glaubi-
ge Menschen koénnen, je nach Intensitdt und Dauer oder auch Verfassung,
verschieden reagieren: Es kann ihnen gelingen, die Glaubensperspektive
aufrecht zu erhalten, oder die Krifte reichen nicht mehr aus und sie fallen
in Verzweiflung. Es gehort beides dazu. Diese Beobachtung relativiert die
Vorbildlichkeit der anfanglichen Reaktionen des Ijob. Auch in der Seel-
sorge darf ein Mensch, ein Christ, nicht danach beurteilt werden, wie er
auf fortgesetzte Erfahrungen von Leid reagiert. Menschen in Trauer diirfen
nicht damit belastet werden, dass sie vorbildlich sein sollten. Das kann im
schlimmsten Fall die Reinigung (Katharsis) verhindern und - hinter der
Maske der Vorbildlichkeit — weit grofieren Schaden anrichten.

3. Das Kommen der Freunde: 2,11 bis 2,13

Die drei Freunde werden unter positiven Vorzeichen eingefiihrt: ,Die drei
Freunde [jobs horten von all dem Bosen, das iber ihn gekommen war. ...
Sie vereinbarten hinzugehen, um ihm ihre Teilnahme zu bezeigen und um
ihn zu trosten® (2,11). Ihre gute Absicht wird betont. Die Freunde kom-
men, um mit Jjob zu trauern. Man kann einwenden, dass dieser Trauerbe-
such durch Sitte und Gebrauch geboten war. Doch ist Ijob mittlerweile in
einem gewaltigen sozialen Absturz begriffen und der Besuch der Freunde
kann somit nicht mehr allein aus gesellschaftlichem Kalkiil erklart wer-
den. ,Jetzt aber bin ich ihr Spottlied, bin zum Klatsch fiir sie geworden. Sie
verabscheuen mich, riicken weit von mir weg, scheuen sich nicht, mir ins
Gesicht zu speien® (30,9f1.).

Die drei namentlich Genannten erweisen sich als wahre Freunde,
Freunde, die sich nicht in Zeiten der Not und Schande abkehren. Beim An-
blick von Ijob werden sie dennoch von blankem Entsetzen gepackt. ,,Als sie
von fern aufblickten, erkannten sie ihn nicht; sie schrieen auf und weinten.
Jeder zerriss sein Gewand; sie streuten Asche iiber ihr Haupt gegen den
Himmel® (2,12). Dann aber setzen sie sich zu ihm, gehen auf Augenhéhe



144 Friedrich Emanuel Wieser

mit dem in den Staub Erniedrigten. ,,Sie safien bei ihm auf der Erde sieben
Tage und sieben Nichte; keiner sprach ein Wort zu ihm. Denn sie sahen,
dass sein Schmerz sehr grof3 war® (2,13). Vielleicht hat ihnen ihr Entsetzen
und die eigene Rat- und Hilflosigkeit die Rede verschlagen. Im Riickblick
jedenfalls erscheint ihr Schweigen als das Beste, das sie fiir [job getan ha-
ben. Es ermoglicht Ijob, sich aus der Schwirze seiner Depression zu losen
und mit seiner Klage zu beginnen.

4. Tjobs Klage und das missgliickte Bemiihen der drei Freunde
um eine Antwort: Kap. 3 bis 28°

»Danach tat Ijob seinen Mund auf und verfluchte seinen Tag"“ (3,1). Der
Damm bricht. Trauer, Enttauschung und Emporung machen sich Luft. Of-
fenkundig versteht Tjob die Solidaritit des Schweigens seiner Freunde als
Angebot, sein Innerstes zu 6ffnen. Er verflucht sein Leben (vgl. 3,3-26). Es
ekelt ihn vor sich selbst: ,,Mein Atem ist meiner Frau zuwider; die S6hne
meiner Mutter ekelt es vor mir. ... An Haut und Fleisch klebt mein Gebein,
nur das Fleisch an meinen Zihnen blieb“ (19, 17. 20).

Leid und Klage kehren sich gegen Gott. [job fiihlt sich als Zielscheibe
eines unberechenbaren und zynischen Gottes. Es wird ihm zu viel. Gott
tiberwiltigt und zerdriickt ihn:

6, 4: Die Pfeile des Allmichtigen stecken in mir, mein Geist hat ihr Gift getrun-
ken, Gottes Schrecken stellen sich gegen mich. - 7 20-21: Hab’ ich gefehlt? Was
tat ich dir, du Menschenwiichter? Warum stellst du mich vor dich als Zielscheibe
hin? Bin ich dir denn zur Last geworden? Warum nimmst du mein Vergehen
nicht weg, ldsst du meine Schuld nicht nach? Dann kénnte ich im Staub mich
betten; suchtest du mich, wire ich nicht mehr da. - Vgl. auch 6,11-13; 16,11-17.

Ijob fiihlt sich schuldlos vor Gott - aber das scheint ihm nichts zu niitzen.

10, 15-17: Wenn ich schuldig werde, dann wehe mir! Bin ich aber im Recht, darf
ich das Haupt nicht erheben, bin gesittigt mit Schmach und geplagt mit Kum-
mer. Erhebe ich es doch, jagst du mich wie ein Lowe und verhiltst dich wieder
wunderbar gegen mich. Neue Zeugen stellst du gegen mich, hiufst deinen Un-
willen gegen mich, immer neue Heere fithrst du gegen mich. - Vgl. 13,18; 27,2-6.
— Das 31. Kapitel fasst Tjobs Unschuldsbeteuerungen gegeniiber Gott abschlie-
flend zusammen.

Ijob fordert, dass Gott ihm Rede und Antwort steht (10, 2). Gleichzeitig aber
erkennt er mit bitterem Groll, dass er mit dieser Forderung nicht durch-
kommen wird.

9,2-4.14.20.33-35: Wahrhaftig weif8 ich, dass es so ist: Wie wire ein Mensch
bei Gott im Recht! Wenn er mit ihm rechten wollte, nicht auf eins von tausend
konnt er ihm Rede stehen. Weisen Sinnes und stark an Macht — wer béte ihm

* Zum Gedankengang im Dialogteil: a.a. 0., 337-339.



»Die Pfeile des Allméichtigen stecken in mir ... 145

Trotz und bliebe heil? ... Wie sollte denn ich ihm entgegnen, wie meine Worte
gegen ihn wiihlen? Und wir ich im Recht, ich kénnte nichts entgegnen, um
Gnade miisste ich bei meinem Richter flehen. Wollte ich rufen, wiirde er mir
Antwort geben? Ich glaube nicht, dass er auf meine Stimme hort. Er, der im
Sturm mich niedertritt, ohne Grund meine Wunden mehrt, er lisst mich nicht
zu Atem kommen, er sittigt mich mit Bitternis. Geht es um Kraft, er ist der Star-
ke, geht es um Recht, wer lddt mich vor? Wir’ ich im Recht, mein eigener Mund
spriche mich schuldig, wire ich gerade, er machte mich krumm.

Traditionelle Glaubensaussagen, sonst trostlich und erhebend, klingen ihm
wie Hohn und verkehren sich ins Gegenteil.

7 17-19: Was ist der Mensch, dass du grof8 ihn achtest und deinen Sinn auf ihn
richtest, dass du ihn musterst jeden Morgen und jeden Augenblick ihn priifst?
Wie lange schon schaust du nicht weg von mir, lasst mich nicht los, so dass ich
den Speichel schlucke? - 10, 8-9: Deine Hinde haben mich gebildet, mich ge-
macht; dann hast du dich umgedreht und mich vernichtet. Denk daran, dass du
wie Ton mich geschaffen hast. Zum Staub willst du mich zuriickkehren lassen.

Die Freunde sind entsetzt tiber das, was Ijob von sich gibt. Erschlagen von
solchen Tonen ringen sie nach Worten. Sie fithlen sich provoziert, Gott und
seine Ordnungen zu verteidigen. Dabei unterlaufen ihnen einschneidende
Fehler, die ihnen am Schluss Tadel von Gott selbst eintragen (42,7-9). Sie
zwingen namlich die Situation in ihr hergebrachtes Weltbild: Rechtes Han-
deln vor Gott bringt Segen; Frevel bringt Unheil. Ergo: ljob muss schwer ge-
frevelt haben. Dieser Trugschluss begleitet sie wie ein ehernes Gesetz durch
die langen Gespriche. Sie lassen nicht locker und fiihlen sich auf dem Bo-
den einer unanfechtbaren Glaubenswahrheit.

4, 7-8: Bedenk doch! Wer geht ohne Schuld zugrunde? Wo werden Redliche im
Stich gelassen? Wohin ich schaue: Wer Unrecht pfliigt, wer Unheil sit, der erntet
es auch. Durch Gottes Atem gehen sie zugrunde, sie schwinden hin im Hauch
seines Zornes. — Vgl. 8,5-7; 11,13-20.

Sie verteidigen Gott: ,,Beugt etwa Gott das Recht, oder beugt der Allmach-
tige die Gerechtigkeit?“ (8, 3). Aber geht es den Freunden wirklich um Gott?
Zweifel sind angebracht. Suchen sie nicht eher die Sicherheit in ihrem Welt-
bild, Schutz vor der eigenen Angst? Wenn es bei Ijob nicht klappt, so wer-
den sie bei sich gedacht haben, dann bin auch ich, bei aller Gerechtigkeit,
nicht gefeit gegen dhnliche Schicksalsschlige. Das kann und darf nicht
sein! Das Leben muss berechenbar bleiben, muss nach den (Glaubens-)Re-
geln funktionieren, die bisher Sicherheit gegeben haben. — So eine Reaktion
ist menschlich und stellt sich reflexartig ein. Wir kénnen gar kein mensch-
liches Leid aus nichster Néhe miterleben, ohne dadurch alarmiert zu sein,
dass es uns auch so ergehen konnte.

Vermeintlich auf der richtigen Seite stehend, auf der Seite Gottes und
der Glaubenswahrheit, geben sie ihren Erwiderungen an Ijob bald einen
aggressiven, vorwurfsvollen Ton.



146 Friedrich Emanuel Wieser

8,2: Wie lange noch willst du derlei reden? Nur heftiger Wind sind die Worte
deines Mundes. — 11, 2-3: Soll dieser Wortschwall ohne Antwort bleiben, und
soll der Maulheld Recht behalten? Dein Geschwiitz ldsst Midnner schweigen, du
darfst spotten, ohne dass einer dich beschimt. - Vgl. 4,2;15,2-6;18,2.4.

Schwingt vielleicht sogar Schadenfreude mit, dass der, unter dessen Uber-
legenheit sie gelitten hatten, ihnen nun unterlegen ist?

4,3-6: Sieh, viele hast du unterwiesen und erschlaffte Hinde stark gemacht.
Dem Strauchelnden halfen deine Worte auf, wankenden Knien gabst du Halt.
Nun kommt es iiber dich, da gibst du auf, nun fasst es dich an, da bist du ver-
stort. Ist deine Gottesfurcht nicht deine Zuversicht, dein lauterer Lebensweg
nicht deine Hoffnung?

Wen wundert es, dass Ijob mit gleicher Miinze zuriickzahlt und somit ein
regelrechter Streit beginnt?

12, 2: Wahrhaftig, ihr seid besondere Leute, und mit euch stirbt die Weisheit
aus. — 13, 2-5. 6-7: Was ihr wisst, weif} ich auch; ich falle nicht ab im Vergleich
mit euch. Doch ich will zum Allmichtigen reden, mit Gott zu rechten ist mein
Wunsch. Thr aber seid nur Liigentiincher, untaugliche Arzte alle. Dass ihr end-
lich schweigen wolltet; das wiirde Weisheit fiir euch sein. - Vgl. 16,2-5; 19,2-5.

Zwischendurch versucht Ijob, seine Freunde, bzw. jetzt Gegner, auf die
richtige Fahrte zu locken: Bitte haltet es doch aus mit mir, versteht mich
doch, trotz allem ...

6,2-3: Ach, wiirde doch mein Gram gewogen, legte man auf die Waage auch
mein Leid! Denn nun ist es schwerer als der Sand des Meeres, darum reden
meine Worte irr. — 21, 2: Hort, hort doch auf mein Wort, das wiire mir schon
Trost von euch.

Aber die Freunde iiberhéren die Bitte, ihm einfach zuzuhéren und nach-
sichtig zu sein, wo er doch ein geschundener und gequilter Mann ist. ,,Der
Seelsorger wird sich ... vor vorschnellem Trosten hiiten miissen und lieber
zuhorend ,An-Teil‘nehmen. Er wird sich vor allen gutmeinenden Ratschl-
gen und Losungsangeboten hiiten, weil er um den Wert der Selbsterfah-
rung weifl: Am Anfang war das Wort - und nicht die Antwort. (Im Buch
der Spriiche heifit es klipp und klar: ;Wenn einer Antwort gibt, bevor er
zugehort hat, gereicht ihm das zur Torheit und Schande; Spr 18,3).

Ganz im Sinn schlechter Seelsorge versuchen die Freunde nun, Ijob mit
ihrer Deutung auch ihre eigenen Losungsstrategien aufzuzwingen. Thre For-
mel lautet: Niemand ist vor Gott gerecht. Und wenn du, Ijob, schon dein
Unrecht nicht einsehen willst, oder es erfolgreich so verdriangst (!), dass du
es tatsichlich nicht mehr siehst, dann fiige dich und beuge dich einfach auf
Verdacht hin! Nimm dein Leid als Ziichtigung an!

5 P.F.Schmid, Personale Begegnung. Der personzentrierte Ansatz in Psychotherapie, Bera-
tung, Gruppenarbeit und Seelsorge, Wiirzburg *1995, 240.



»Die Pfeile des Allmichtigen stecken in mir ... 147

4,17: Ist wohl ein Mensch vor Gott gerecht, ein Mann vor seinem Schépfer rein?
- 5,8: Ich aber, ich wiirde Gott befragen und Gott meine Sache vorlegen. - 5,17~
18: Ja, wohl dem Mann, den Gott zurechtweist. Die Zucht des Allmichtigen ver-
schmihe nicht! (vgl. Ps 94,12) Denn er verwundet, und er verbindet, er schlégt,
doch seine Hinde heilen auch. (vgl. Dtn 32,39). — 22, 21: Werde sein Freund und
halte Frieden! - Vgl. 22,21-30; 25,2-6.

Fiir sie besteht lingst kein Zweifel mehr, dass Ijob tatsichlich Unrecht be-
gangen und damit Strafe auf sich gezogen hat.

22, 2-11: Kann denn der Mensch Gott niitzen? Nein, sich selber niitzt der Kluge.
Ist es dem Allmachtigen von Wert, dass du gerecht bist, ist es fiir ihn Gewinn,
wenn du unstrafliche Wege gehst? Wegen deiner Gottesfurcht sollte er dich stra-
fen, vor Gericht mit dir gehen? Ist nicht groff deine Bosheit, ohne Ende dein Ver-
schulden? Du pfandest ohne Grund deine Briider, ziehst Nackten ihre Kleider
aus. Den Durstigen trankst du nicht mit Wasser, dem Hungernden versagst du
das Brot. Dem Mann der Faust gehort das Land, der Giinstling darf darin woh-
nen. Witwen hast du weggeschickt mit leeren Hidnden, der Verwaisten Arme
zerschlagen. Deswegen liegen Fallstricke rings um dich her, und jéher Schre-
cken @ngstigt dich, oder Dunkel, worin du nicht siehst, und Wasserflut, die dich
bedeckt.

Spitestens hier fragt man sich, ob die Freunde nicht alte Rechnungen be-
gleichen wollen: Minderwertigkeitsgefithle aus der Vergangenheit, Neid
auf den Reichtum des Ijob. Anhand solcher Beispiele zeigt sich, warum in
der heutigen Seelsorgeausbildung Selbsterfahrung und Supervision einen
so breiten Raum einnehmen: Ungeklartes und Uneingestandenes beim
Seelsorger selbst konnen zur Sackgasse in den Gespriachen werden.

Die Freunde sind so in Fahrt, dass sie etwas Entscheidendes tibersehen:
Sie itbersehen den Glauben Ijobs! Daher sind sie auch blind und taub fiir die
Maoglichkeit, eben diesen Glauben als Quelle der Wiederherstellung zu niit-
zen. Wiirden sie das tun, konnten sie Geburtshelfer auf Ijobs eigenem Weg
aus der Dunkelheit sein. Auch der klagende, anklagende, aufsiissige Glaube
ist Glaube! Bei aufmerksamer Betrachtung wird sichtbar, dass Ijob in allen
Phasen seiner Trauer sich mit Gott redend auseinandersetzt. Deutlich wird
das an einem Text, in dem sich Bekenntnis und Irrewerden vermischen:

10, 8-14: Deine Hinde haben mich gebildet, mich gemacht; dann hast du dich
umgedreht und mich vernichtet. Denk daran, dass du wie Ton mich geschaffen
hast. Zum Staub willst du mich zuriickkehren lassen. Hast du mich nicht aus-
gegossen wie Milch, wie Kise mich gerinnen lassen? Mit Haut und Fleisch hast
du mich umkleidet, mit Knochen und Sehnen mich durchflochten. Leben und
Huld hast du mir verliehen, deine Obhut schiitzte meinen Geist. Doch verbirgst
du dies in deinem Herzen; ich weif3, das hattest du im Sinn.

Im Lichte von 42,7-9 ist dies ein giiltiger Glaube! Bei aller Entfremdung
findet sich in Ijobs Geist doch eine Nische, in der er sich von Gott beschiitzt
weifd. ,,Nun aber, seht, im Himmel ist mein Zeuge, mein Biirge in den Hohen.
Da meine Freunde mich verspotten, trint zu Gott hin mein Auge” (16,191.).



148 Friedrich Emanuel Wieser

Hier driangt sich ein Gedanke auf, der zunachst abwegig erscheint: Treibt
gerade die schlechte Seelsorge seiner Freunde Ijob in die Arme Gottes? Je-
denfalls blitzen Funken von Zuversicht und Hoffnung auf, verglithen rasch
wieder und bedecken sich gleichsam mit der Asche von klagender Bitter-
keit. Dennoch: Tjobs Glaube lebt.

19, 21-29: Erbarmt, erbarmt euch meiner, ihr, meine Freunde! Denn Gottes Hand
hat mich getroffen. Warum verfolgt ihr mich wie Gott, warum werdet ihr an
meinem Fleisch nicht satt? Dass doch meine Worte geschrieben wiirden, in ei-
ner Inschrift eingegraben mit eisernem Griffel und mit Blei, fir immer gehauen
in den Fels. Doch ich, ich weifl: Mein Erldser lebt, als letzter erhebt er sich tiber
dem Staub. Ohne meine Haut, die so zerfetzte, und ohne mein Fleisch werde
ich Gott schauen. Thn selber werde ich dann fiir mich schauen; meine Augen
werden ihn sehen, nicht mehr fremd. Danach sehnt sich mein Herz in meiner
Brust. Wenn ihr sagt: Wie wollen wir ihn verfolgen und den Grund der Sache
an ihm finden!, dann bangt fiir euch selber vor dem Schwert; denn heftiger Zorn
verdient das Schwert, damit ihr wisst: Es gibt ein Gericht.

Kapitel 28 ist eine Meditation Ijobs tiber die gottliche Weisheit. Sie wirkt wie
ein Atemholen vor den Reden des Elihu und dem Héren auf Gott aus dem
Gewittersturm. Ijob sucht Orientierung an dem, was ihm bisher Sinn und
Richtung gegeben hat. [jobs Weg durch die Anfechtung ist noch keineswegs
am Ziel angelangt Aber er ist auf dem Weg und stellt sich die Quintessenz
der biblischen Weisheit vor Augen: ,,Doch zum Menschen sprach er: Seht,
die Furcht vor dem Herrn, das ist Weisheit, das Meiden des Bosen ist Ein-
sicht” (28, 28). ,Die in der Abfolge der Reden erkennbare Gesamtbewegung
lasst sich beschreiben als ein Prozess zunehmender Entfremdung zwischen
Ijob und seinen Freunden und einer im Ausdruck von Klage und Hoffnung
stirker werdenden Hinwendung Ijobs zu Gott, den er zunachst als Richter
(9,33-35), dann als Zeuge (16,19-21) und schliefllich als Loser (go'el: 19, 25)
anruft und den er schliellich zu einer Antwort herausfordert.” So kommt
es am Ende dieses dialogischen Abschnitts zum Abbruch des Gesprichs.
Von Ijob heifdt es lapidar: ,,Zu Ende sind die Worte Ijobs® (31, 40b). Und
beziiglich der Freunde lesen wir: ,Nun horten jene drei Méinner auf, Ijob zu
entgegnen, weil er gerecht war in seinen Augen® (32,1).

Es wurde schon mehrfach gesagt: Die Freunde Ijobs werden zum Schluss
des Buches scharf gerigt:

42, 7-9: Als der Herr diese Worte zu Ijob gesprochen hatte, sagte der Herr zu Eli-
fas von Teman: Mein Zorn ist entbrannt gegen dich und deine beiden Gefihr-
ten; denn ihr habt nicht recht von mir geredet wie mein Knecht Ijob. So nehmt
nun sieben Jungstiere und sieben Widder, geht hin zu meinem Knecht Ijob, und
bringt ein Brandopfer fiir euch dar! Mein Knecht Ijob aber soll fiir euch Fiirbitte
einlegen; nur auf ihn nehme ich Riicksicht, dass ich euch nichts Schlimmeres
antue. Denn ihr habt nicht recht von mir geredet wie mein Knecht Ijob. Da gin-
gen Elifas von Teman, Bildad von Schuach und Zofar von Naama hin und taten,
was der Herr ihnen gesagt hatte. Und der Herr nahm Riicksicht auf Tjob.

7 Schwienhorst-Schonberger, Einleitung’, 337.



»Die Pfeile des Allmichtigen stecken in mir ...“ 149

Eine Durchsicht der alttestamentlichen Schriften wiirde zeigen, dass die drei
Freunde sich in allen ihren Aussagen auf dem Boden ,richtiger® biblischer
Aussagen bewegt haben. Die Freunde ,,sind Vertreter einer weisheitlichen
Theologie, die sich auf einen relativ breiten Konsens alttestamentlicher Tra-
dition stiitzen kann. Doch in der konkreten Situation des leidenden Ijob
versagen sie, weil ihre ,Gotteslehre’ eine Rede tiber Gott bleibt und nicht im
solidarischen Mit-Leiden zu einer (an)klagend, fragend und bittend an Gott
gerichteten ,Redewird. [...] So verdunkeln sie gerade das Antlitz dessen, den
sie in ihrer Theologie gegeniiber den Anklagen Ijobs so eifrig zu verteidigen
suchen.”® ,Durch das Buch Ijob wird eine jede Theologie in Frage gestellt,
die den Schmerz, die offenen Fragen und die an Gott gerichtete (An)Klage
nicht mehr zulassen kann, weil sie darin ihre Gotteslehre gefihrdet sieht.
Das Buch Ijob ist ein gegen eine iiberaffirmative Theologie gerichtetes Pli-
doyer fiir den leidenden Menschen und insofern eine besondere Mahnung
an die christliche Theologie zu bedenken, dass die Erlsung noch nicht zu
ihrem Abschluss gekommen ist. Die Tjobfrage ist fiir Christen nach wie vor
aktuell. - In der Kritik am Verhalten der drei Freunde enthilt das Buch eine
implizite Weisung zur Solidaritat mit den Leidenden. Es kommt nicht dar-
auf an, das Leid zu verstehen, sondern zu bestehen.

Tjob weigert sich, die Haltung des gottergebenen Dulders einzunehmen.
Das wird vom Ende des Buches her positiv bestitigt. Keineswegs jedoch
wird Jjob in den Streitreden mit seinen Freunden einfach als Vorbild hin-
gestellt. Denn auch er verbeif3t sich in die Logik, die sich als falsch erweisen
wird, sein Leid konne nur als Strafe verstanden werden und Gott schulde
ihm deshalb Rede und Antwort. Wir beobachten eine Verengung und Ver-
diisterung seiner Wahrnehmung nur auf sich und seine persénliche Not-
situation. Verbunden damit ist die Verengung des Gottesbildes: Gott tut
mir das an! Er ist heimtiickisch und ungerecht! In der schrecklichen Katas-
trophe gesteht man das dem Ijob zu, doch kann diese Verengung auch zur
Sackgasse ohne Umkehrmaoglichkeit werden.

5. Die Reden des vierten Freundes: Kap. 31 bis 37

Der Kommentar: ,,Da schwieg Ijob“ kann auf zweifache Weise gedeutet
werden. Entweder so, dass Jjob keinen Sinn mehr in der Fortfithrung des
Gesprichs sieht und aus Protest schweigt. Oder aber, dass die Katharsis fiir
Ijob zu Ende ist. Menschen, die selbst durch Phasen intensiven Zorns gegen
Gott oder ihr Schicksal gegangen sind und die Moglichkeit hatten, in einem
geschiitzten Kontext ihre negativen Gefiihle riickhaltlos flieflen zu lassen,
wissen, dass man an einen Punkt gelangt, wo man entlastet ist. Man méchte

8 AsarOLians,
* L. Schwienhorst-Schonberger, Das Buch Jjob in E. Zenger u.a. (Hgg.) Einleitung in das Alte
Testament. Kohlhammer Studienbiicher Theologie Bd. 1,1, Stuttgart/Berlin/Kéln 1995, 241 f.



150 Friedrich Emanuel Wieser

sich nicht weiter hineinsteigern. Alles ist mehrfach und vielfach gesagt.
- Dieser Punkt ist fruchtbar, weil er Raum gibt fiir neue Perspektiven. Die
eindimensionale Art, seine Gefiihle auszusprechen, weicht dem Bediirfnis,
manches besser abzuwigen und neue, auch selbstkritische Gesichtspunkte
zuzulassen.

Wenn wir die Bemerkung zum Schweigen Ijobs einmal im letztgenann-
ten Sinn verstehen, dann bildet es eine gute Voraussetzung fiir die nun fol-
genden Reden des Elihu. Dass Ijob nicht mehr das Wort ergreift, koénnte
dann heiflen: Er ist bereit zuzuhéren. Der Uberdruck, der sich in rascher
zorniger Widerrede duflert, ist abgebaut worden.

Das ruft den Faktor Zeit ins Bewusstsein. In der Seelsorge ist nicht alles je-
derzeit richtig. Ein so intensiver Trauerprozess, wie er uns im Buch Ijob mit
allen Kiinsten einer poetischen Sprache geschildert wird, entwickelt sich in
Phasen, von denen keine {ibersprungen werden kann. Hier gilt Koh 3,1-4:

Alles hat seine Stunde. Fiir jedes Geschehen unter dem Himmel gibt es eine
bestimmte Zeit: eine Zeit zum Gebiren und eine Zeit zum Sterben, eine Zeit
zum Pflanzen und eine Zeit zum Abernten der Pflanzen, eine Zeit zum To6ten
und eine Zeit zum Heilen, eine Zeit zum Niederreiffen und eine Zeit zum Bauen,
eine Zeit zum Weinen und eine Zeit zum Lachen, eine Zeit fiir die Klage und
eine Zeit fir den Tanz ...

Wie ich ganz zu Anfang vorausgeschickt habe, gehe ich hier das Experi-
ment ein, das Buch Ijob als Prozess zu lesen. Prozess heif3t: Die Dichtung
bewegt sich nicht in Zirkeln, schichtet nicht einfach traditionsgeschicht-
lichen Dubletten aufeinander, tritt also inhaltlich nicht auf der Stelle, son-
dern beschreibt Verinderung. Diese Annahme ist aus Sicht der Forschung
nicht unumstritten, hat aber namhafte Verfechter, auf deren Urteil ich mich
hier stiitze."

Falsch wire es, Elihu im Kontrast zu den drei ersten Freunden als grofies
Vorbild fiir den heutigen Seelsorger und Berater hinzustellen. Schon gar
nicht ist er ein non-direktiver Psychotherapeut! Wer die Kapitel fliichtig
durchliest, fragt sich, ob tiberhaupt etwas anders ist als in den vorigen Re-
den. Auch Elihu greift Jjob an (32,2) und bringt Motive ins Spiel, die uns
tiberaus bekannt vorkommen. Auch er nimmt Anstof§ an der Selbstgerech-
tigkeit, die sich unter der Kruste des Leides bei Ijob gebildet hat. So fasst
Elihu die Aussagen Ijobs mit den Worten zusammen: ,Denn Ijob sagt: Ich
bin im Recht, doch Gott hat mir mein Recht entzogen. Meinem Recht zuwi-
der soll ich liigen? Unheilbar traf mich ohne Schuld der Pfeil“ (34, 5-6).

Dennoch diirfen neue Akzente nicht tiberhort werden. Elihu setzt sich ein-
gehender mit der Position Ijobs auseinander. In seinen Reden tritt die Fra-

"0 Schwienhorst-Schénberger, Einleitung®, 373: ,Entgegen der weit verbreiteten Meinung, die
Reden des Dialogteils wiirden sich im Kreise drehen und dementsprechend keinerlei Ge-
dankenfortschritt erkennen lassen, wird hier die Ansicht vertreten, dass sich trotz mehr-
fach wiederholender Motive und gleichbleibender Argumentationsmuster in der Abfolge
der einzelnen Redeginge ein ,Gedankenfortschritt' erkennen ldsst.”



»Die Pfeile des Allméchtigen stecken in mir ... 151

ge nach Schuld und Strafe zugunsten anderer Motive zuriick. Im Vergleich
zu den drei Freunden fragt Elihu stérker nach dem Zweck, nicht nach dem
Grund des Leides. Er stellt Grofle und Geheimnis Gottes und seines Han-
delns in besonderer Weise heraus. Damit nehmen die Reden des Elihu eine
Position zwischen den Reden der ersten drei Freunde und den Reden Gottes
ein, in denen dann die Schuldfrage mit vélligem Schweigen bedacht wird.

Elihu bestitigt Ijob nicht bedingungslos. Wohl setzt er sich individueller
mit den Aussagen des Ijob auseinander als die ersten drei Freunde. Aber
er leistet ihm auch Widerstand. Klage und Anklage sind ein Weg, der be-
schritten werden darf und vielleicht sogar zurtickgelegt werden muss. Das
braucht Zeit, aber es darf nicht zur Sackgasse werden. Zur rechten Zeit muss
es erlaubt sein, neue Blickwinkel ins Spiel zu bringen. Elihu greift das ver-
engte und verzerrte Gottesbild des Ijob auf und stellt mehrmals sinngemafd
die Frage: Glaubst du wirklich, dass Gott so klein und mies ist, dass er, der
das ganze Weltregiment in seiner Hand hat, es auf dich abgesehen hat. - Ijob
wird hier damit konfrontiert, dass es auch auflerhalb seiner Leidenssitua-
tion noch etwas gibt (vgl. 33,8-12). ,,Du bist nicht im Recht, denn Gott ist
grofler als der Mensch® (33,12). Nun ist diese Aussage nicht so zu verstehen,
als miisse sich Jjob zahneknirschend der Ubermacht Gottes beugen. So hat
es [job vorher ausgiebig beklagt. Vielmehr geht es hier um den Blick auf die
Gesinnung Gottes: Sie ist grofler, hoher als sie sich dir darstellt. Gott hat dir
dein Recht nicht entzogen:

34,10.12: Fern ist es, Gott unrecht zu tun, und dem Allmachtigen, Frevel zu
tiben. ... Nein, wahrhaftig, nie tut Gott unrecht, und der Allmichtige beugt
nicht das Recht. - Vgl. Klgl 3,33: Denn nicht freudigen Herzens plagt und be-
triibt er die Menschen.

Gott tritt fiir die Unterdriickten ein, bestimmt aber souverin den Zeit-
punkt seines Eingreifens. Elihu zeigt die Grofie Gottes in seinem gerechten
Regiment. Er waltet mit Weisheit iiber undurchschaubar komplexe Zusam-
menhdnge. Gott ist grofi, ja oft unheimlich. Doch er ist der Lebenserhalter
fir die ganze Schopfung: ,Denn damit richtet er die Volker, gibt Speise
in reicher Fiille® (36,31; vgl. 36,22-33). Es ist moglich, an Gottes Giite und
Gerechtigkeit zu glauben, auch dort, wo wir sie nicht sehen und verste-
hen. ,Den Allmichtigen ergriinden wir nicht, er ist erhaben an Macht und
Recht, er ist reich an Gerechtigkeit; Recht beugt er nicht. Darum sollen die
Menschen ihn fiirchten” (37, 23-24).

Wihrend Elihu diese grofle Perspektive immer wieder zur Sprache
bringt, verbindet er sie mit einer Warnung an Ijob: Sein Zorn kénnte ihn in
eine Sackgasse treiben. Verhidrtung konnte ihn selbst bose machen! , Hiite
dich, und wende dich nicht zum Bésen! Denn dadurch wirst du durch Leid
gepriift” (36,21). Dieses letzte Zitat zeigt erneut, dass Elihu im Vergleich zu
den ersten drei Freunden starker nach dem Zweck, nicht nach dem Grund
des Leides fragt. Viktor Frankls Logotherapie baut auf der Einsicht auf, dass
es keine groflere Kraft im Leben gibt als die Uberzeugung von einem Sinn,



152 Friedrich Emanuel Wieser

einem logos. (Daher der Name Logotherapie). Der Logos ist es, der nach
Vorstellung der griechischen Philosophie das gestaltlose Chaos strukturiert
und so erst zuginglich macht fiir die Einsicht des menschlichen Geistes.
Alle diese Aussagen konnen genau so fehl am Platz sein wie die Reden der
drei ersten Freunde. Sie konnen aber zur rechten Zeit richtig sein und die
Wahrnehmung der Welt, des Lebens und Gottes hilfreich aufweiten. Nach
Darstellung des Buches Ijob trafen die Worte des Elihu auf offene Ohren.

6. Die Reden Gottes aus dem Sturmwind: Kap. 38 bis 42,6

»Da antwortete der Herr dem Ijob aus dem Wettersturm® (38,1). Ich nehme
diese Aussage im Kontext unserer Fragestellung als poetische Figur: In der
eigenen, wild bewegten inneren Auseinandersetzung fermentieren die Worte
seiner Freunde, die in ihn eingedrungen sind und die Erinnerung an seine
eigenen Uberzeugungen und bringen unter dem Einfluss des Geistes Gottes
(Wind und Feuer!) etwas Neues, Grofleres hervor. Es entsteht aus ihm wie
eine Geburt. Es sind einerseits [jobs ureigene Einsichten, Deutungen und L6-
sungen. Die Rolle der anderen, kann im besten Fall die von Geburtshelfern
sein. Andererseits ist es etwas Neues, das gewissermaflen von aufSen in ihn
eindringt. ,,Die Gottesreden (38-40,2; 40,6-41,26) gehen bezeichnender-
weise auf die Theologie der drei Freunde in keiner Weise ein. Insbesondere
wird der von den Freunden zunichst nur angedeutete, dann offen ausgespro-
chene Verdacht, Jjobs Siindhaftigkeit sei der Grund fiir sein Leiden, mit Still-
schweigen iibergangen. Darin ist eine stilistisch hochst eindrucksvolle Zu-
riickweisung der Theologie der Freunde zu sehen. Thre Ansichten werden in
den JHWH-Reden nicht fiir der Rede wert befunden. In 42,7-10 schlieilich
wird die Theologie der Freunde ausdriicklich verworfen.*"

Sehr markant treten in den Reden Gottes aus dem Gewittersturm die
Beschreibungen des geheimnisvollen und machtigen Waltens Gottes in der
Schopfung hervor.

40, 25-41,1: Kannst du das Krokodil am Angelhaken ziehen, mit der Leine seine
Zunge niederdriicken? Legst du ein Binsenseil ihm in die Nase, durchbohrst du
mit einem Haken seine Backe? Fleht es dich groff um Gnade an? Richtet es zirt-
liche Worte an dich? Schlief}t es einen Pakt mit dir, so dass du es dauernd neh-
men kannst zum Knecht? Kannst du mit ihm wie mit einem Vogel spielen, bin-
dest du es fiir deine Midchen an? Feilschen darum die Jagdgenossen, verteilen
sie es stiickweise unter die Hindler? Kannst du seine Haut mit Spiefien spicken,
mit einer Fischharpune seinen Kopf? Leg nur einmal deine Hand daran! Denk
an den Kampf! Du tust es nie mehr. Sieh, das Hoffen darauf wird enttiduscht;
sein blofler Anblick bringt zu Fall.

»In den Gottesreden wird [job insofern zurechtgewiesen, als er in seinen
Klagen den Vorwurf erhoben hatte, die Erde sei ein Chaos (3; 21,7-11) und
in die Hand eines Verbrechers (9,24) gegeben. Damit tiberschreitet er sei-

n AaQ.,347



»Die Pfeile des Allmichtigen stecken in mir ..." 153

ne individuelle Erfahrung und erhebt einen quasi gottlichen Anspruch. In
den Gottesreden wird Ijob (rhetorisch) gefragt, ob er wirklich die Rolle des
Schopfergottes je eingenommen hat und je wird einnehmen kénnen (40, 9-
14). Er wird gefragt, ob er beim Urakt der Schopfung (creatio prima) dabei
war und die Gesetze ihrer Erhaltung (creatio continua) kenne. Durch die
gottliche Rede zurechtgewiesen, gesteht er ein, dass er im Unverstand tiber
Dinge geredet habe, die zu hoch und zu wunderbar fiir ihn sind (42, 3. 6). So
findet er durch die Klage hindurch in der Begegnung mit JHWH (42, 5) zu je-
ner Haltung schweigender Annahme zuriick (40, 4f.), die bereits im Prolog
als vorbildlich dargestellt wird.“* Einmal mehr legt sich das Missverstiand-
nis nahe, hier werde der kleine, elende Ijob niedergebiigelt und mundtot ge-
macht. Aus den nachfolgenden Reaktionen Ijobs ldsst sich hingegen ablesen,
dass dieses Verstandnis falsch ist. Ijob fagt sich. Er versteht etwas Neues,
das iiber ihn und seine Lage gesagt wird. Er fordert keine Antwort auf sein
Warum mehr ein.

Die Gottesreden zeigen auf das vom Schopfer stindig neu gebandigte
Chaos. ,,Die dem Chaos immer wieder neu abgerungene Ordnung kann vom
Menschen (Ijob) weder hergestellt, noch in ihren Griinden voll durchschaut
werden, sie ist wunderbar, schrecklich und erhaben zugleich.*”* Das wird zum
Gleichnis fiir das Toben chaotischer Michte im Leben des Menschen. Gott
rottet diese Michte nicht aus, aber er vermag sie so zu lenken, dass das Leben
immer wieder Riume zum Weiterbestand und zur Entfaltung findet. Etwas
davon leuchtet dem Ijob ein. Der Gedanke an die Grofie Gottes nimmt wieder
eine andere Qualitit an. Er erlebt, dass sie ihn nicht zerstort. Er darf zuriick-
fragen. ,Seine Fragen und Klagen werden nicht von unbeteiligten Dritten
beantwortet, sondern von dem in der Schopfung geheimnisvoll anwesenden
und ihm antwortenden Gott gestillt.“"* Iljob erkennt: Gott stellt sich mir — und
ich iiberlebe! 41,1-2(2-3) ,nimmt Bezug auf ljobs Frage am Anfang (9,4):
,Wer konnte sich wieder ihn auflehnen und bliebe heil?* Auf die Herausforde-
rung 31,35-37 miisste der Gott, wie ihn Ijob sich vorstellt, ihn zerschmettern.
Die Gottesreden aber lassen Ijob heil, indem sie ihn wieder an seinen Ort
setzen, namlich an den Ort des Geschopfes, das sich vor seinem Schopfer
beugt (42, 6), deuten sie ihm zugleich verborgen die Giite des Schépfers an,
der sich seines Geschopfes erbarmt. Die Antworten Ijobs [39,33-35 (40,3-5)
und 42,1-6] zeigen, dass er die Gottesrede so verstanden hat.“?

Die Verse 42,1-6 fassen das Ergebnis und den Perspektivewandel fiir Ijob
zusammen: :

Da antwortete Ijob dem Herrn und sprach: Ich hab’ erkannt, dass du alles ver-
magst; kein Vorhaben ist dir verwehrt. Wer ist es, der ohne Einsicht den Rat ver-

A.a.0, 345.

A.a.0, 347

" Ebd.

C. Westermann, Abriss der Bibelkunde. Altes Testament. Neues Testament. Studienaus-
gabe, Stuttgart 1979, 124.



154 Friedrich Emanuel Wieser

dunkelt? So habe ich denn im Unverstand geredet tiber Dinge, die zu wunderbar
fiir mich und unbegreiflich sind. Hor doch, ich will nun reden, ich will dich
fragen, du belehre mich! Vom Hérensagen nur hatte ich von dir vernommen;
jetzt aber hat mein Auge dich geschaut. Darum widerrufe ich und atme auf, in
Staub und Asche.

Der erste Gewinn fiir Jjob ist, dass er aus der Falle seiner eigenen Eng-
fithrungen befreit wird. Die Falle, in der Ijob festzusitzen drohte, war sein
Insistieren darauf, dass Gott ihm eine Antwort geben miisse, sich verant-
worten miisse, weil es keine andere Logik fiir sein Leiden geben kénne, als
die Logik von Schuld und gottlicher Vergeltung.

Ein weiterer erstaunlicher Gewinn fiir Ijob ist, dass seine Gottesbezie-
hung eine andere Qualitit gewonnen hat: ,,Vom Horensagen nur hatte ich
von dir vernommen; jetzt aber hat mein Auge dich geschaut.” Es ist schwer
zu ergriinden, was genau Ijob damit aussagen will. Aber Menschen, die
Wege dhnlich wie [job gehen mussten, bezeugen eine Verinderung, die sie
in dhnliche Worte kleiden wie Ijob: Vorher habe ich an Gott geglaubt als
ein iibernommenes System, das nach bestimmten Regeln funktioniert und
eine bestimmte Rolle im Leben spielt. Jetzt hat sich eine Intimitdt einge-
stellt, die sich ablost vom ,,Funktionieren® des Glaubens. — Hierher passen
die Worte des Psalmisten:

Ps 73,23-26: Ich aber bleibe immer bei dir, du hiltst mich an meiner Rechten. /
Du leitest mich nach deinem Ratschluss und nimmst mich am Ende aufin Herr-
lichkeit. / Was habe ich im Himmel aufier dir? Neben dir erfreut mich nichts auf
der Erde. / Auch wenn mein Leib und mein Herz verschmachten, / Gott ist der
Fels meines Herzens und mein Anteil auf ewig.

Gott gibt Ijob keine Antworten. Aber das dringende Warum ist zur Ruhe ge-
kommen. So erneuert sich in Ijob das Vertrauen, dass Gott barmherzig, weise
und gerecht ist, auch wenn er sein Handeln nicht versteht. Ijob kann die Giite
Gottes glauben, trotz des Widerspruchs, den er in seiner Existenz ertragen
muss. Gottes Giite glauben, sich an ihn hingen, ihm vertrauen - auch ohne
Antworten, vor allen sichtbaren Losungen: Ist das die Aussage, die das Buch
Jjob uns mitgibt? Fiir mich ist sie tatsichlich der Hauptertrag des Redenteils.
»An die Stelle des Ausgeliefertseins an das nach dem Zerbruch der Giiltig-
keit des Tun-Ergehen-Zusammenhangs willkiirlich wirkende Schicksal tritt
die personale Bindung an den sich offenbarenden Gott. Fiir die christliche
Seelsorge folgert Veeser, ,dass die Theodizee-Frage zwar kognitiv-rational
nicht definitiv geldst werden kann, aber es geniigend geistlich-theologische
und psychologisch-psychotherapeutische Moglichkeiten gibt, diese Néte an-
zunehmen, auszuhalten und in ein konstruktives und zielorientiertes Lebens-
konzept zu integrieren.” Aber die Geschichte ist noch nicht zu Ende erzihlt.

6 Pola, Theodizee, 151.

7 W. Veeser, Warum bin ich so, Gott?* Die Theodizee-Frage im seelsorgerlichen Gesprich,
in: M. Dieterich (Hg.), Homosexualitit und Seelsorge. Hochschulschriften aus dem Insti-
tut fiir Psychologie und Seelsorge. Stuttgart 1996, 232.



»Die Pfeile des Allmichtigen stecken in mir ... 155
7. Das Ende der Rahmengeschichte: 42,7 bis Ende

Die archaisch und holzschnittartig wirkende Rahmengeschichte in Prosa
erzihlt abschlieflend von der Wiederherstellung des Ijob:

42,12-17: Der Herr aber segnete die spitere Lebenszeit Ijobs mehr als seine
frithere. Er besafd vierzehntausend Schafe, sechstausend Kamele, tausend Joch
Rinder und tausend Esel. Auch bekam er sieben S6hne und drei Téchter. Die
erste nannte er Jemima, die zweite Kezia und die dritte Keren-Happuch. Die Na-
men der drei Tochter bedeuten: Tdubchen, Zimtbliite und Schminkhérnchen.
Man fand im ganzen Land keine schoneren Frauen als die Tochter Ijobs; ihr
Vater gab ihnen Erbbesitz unter ihren Briidern. Ijob lebte danach noch hundert-
vierzig Jahre; er sah seine Kinder und Kindeskinder, vier Geschlechter. Dann
starb Ijob, hochbetagt und satt an Lebenstagen.

So mirchenhaft wie das anfingliche Gliick des Ijob ist auch das ,happy
end’. Beim Leser stellt sich vielleicht ein leises Gefiihl der Enttauschung
ein. Wird die differenzierte Auseinandersetzung mit dem Leid nicht tiber-
tiincht von diesem massiv materialistischen Schluss?

Richtig ist: Die letzten Worte der Erzdhlung sind nicht das letzte Wort
in der Problematik, die im Buch Ijob abgehandelt wird. Doch hat auch der
Schluss der Rahmenerzihlung noch etwas dem Ertrag hinzuzufiigen: Gott
kiitmmert sich nicht nur um die vergeistigten Dimensionen unseres Da-
seins. Gott ist der - in Jesus Fleisch und Blut gewordene - Gott, der leib-
haftig heilt und wiederherstellt. Die Frage nach der Wiedergewinnung von
Lebensfreude kommt zu ihrem Recht. Ihr gebiihrt ein wiirdiger Platz in
der Seelsorge. Wer sich zu Gott hilt, bekommt nicht nur tiefe Gedanken
vorgelegt. Er darf auch die Hoffnung fiir sich festhalten, dass ihm noch
gute Tage geschenkt werden und er sehen und schmecken kann, dass der
Herr freundlich ist. ,Im Buch artikuliert sich ... die Hoffnung, dass JHWH
ein Gott ist, der den Leidenden nicht fiir immer im Leid belésst. Die oft als
,happy end " karikierte Wiederherstellung Ijobs ist Ausdruck der Hoffnung,
dass JHWH sich letztlich als ein Gott erweist, der gerade den zu Tode ge-
quilten Menschen Leben Fiille erwirken will und erwirken kann.®

8. Zusammenfassung

8.1. Das rechte Verhalten irﬁ Leid"

a) In der Rahmenerzahlung dominiert die gottergebene Annahme des
Leids. ,,Das traditionelle jidische und christliche Verstindnis des Ijob-
Buches haftet vor allem an der Rahmenerzihlung, in der Ijob als der

" Schwienhorst-Schonberger, Einleitung', 242.
" Ich orientiere mich hierbei an der Zusammenfassung in: Schwienhorst-Schinberger, Ein-
leitung®, 345-346.



156 Friedrich Emanuel Wieser

b)

fromme Dulder dem Leser als persona imitabilis vor Augen gestellt
wird. (Ijob der Dulder)*

Im Dialogteil tritt ein neues Bild hervor: Ijob der Rebell! Eben dieser
Rebell wird von Gott bestitigt.

In den Gottesreden findet Ijob ,,durch die Klage hindurch in der Be-
gegnung mit JHWH (42,5) zu jener Haltung schweigender Annahme
zuriick (40,4 f), die bereits im Prolog als vorbildhaft dargestellt wurde.
So stehen sich Ijob, der ,Dulder’, und Ijob, der ,Rebell’, ndher als es zu-
nédchst den Anschein hat: ,Mit 42,6 kommt die Gestalt Ijobs, wie sie der
Redenteil profiliert, genau dort an, wo der Ijob der Rahmenerzahlung zu
finden ist: Er ist mit Gott und mit seiner schrecklichen Lage versohnt’
(K. Engljahringer 195).*

8.2. Ursache und Zweck des Leides®

a)

b)

<)

d)

e)
f)

21
22

Die alteste Rahmenerzihlung scheint die Fragen nach Woher und Wa-
rum nicht zu stellen. Aber sie nennt das vom Himmel fallende Feuer
,Feuer Gottes' (1,16). Es kommt von Gott.

In der um Himmelsszenen erweiterten Rahmenerzahlung tritt das Mo-
tiv hinzu: Gott ldsst das Leid zu. Ja, Gott setzt auf den Menschen (!) im
Streit mit dem Anklager, der Gott unterstellt, er habe nur Schonwetter-
freunde, die so lange zu ihm halten, wie er sie mit Segen weich polstert.
Gott stellt dem Ijob seine gottliche Ehre anheim — welch ein kithner und
unerwarteter Gedanke.

Breiten Raum nimmt der Gedanke ein, Leid sei die Folge menschlicher
Schuld (36,10; 15,20-35; 18,5-21; 27,7-10.13-23; 36,5-14). Er entspricht
der durchgingigen Logik der ersten drei Freunde, wird aber nicht
grundsitzlich verworfen. Ja, Leid kann Vergeltung fiir Frevel sein - aber
beileibe nicht immer.

Geradezu befreiend wirkt hier die Aussage: Leid gehort zur Natur des
Menschen, es ist Folge seiner Kreatiirlichkeit (4,17-21; 5,7; 9,2; 15,14-16;
25,4-6). Der Mensch lebt durch sein stoffliches und vergingliches Ge-
schaffensein in einem ,,Lehmhaus® (4,19). Seine Existenz ist — unabhin-
gig von jeder sittlichen Verfehlung - mit Leid behaftet. Hier darf der
Verweis auf Romer 8 nicht fehlen, wo Paulus davon spricht, dass die
ganze Schopfung ,seufzt’.

Leid ist eine Form gottlicher Erziehung und Zurechtweisung (s,17-18).
Dieses Motiv verdichtet sich vor allem in den Reden des Elihu (33,19f.).
Das Leid ist eine Priifung des Frommen. Schon in der Rahmenerzéihlung
tritt dieser Gedanke hervor, aber auch in den Reden. Im Leid zeigt sich, ob

A.a.0, 345.
Ebd.
Ich orientiere mich hierbei an der Zusammenfassung in: Schwienhorst-Schionberger, Ein-

leitung®, 346-347.



»Die Pfeile des Allméchtigen stecken in mir ... 157

Jjobs Glaube und seine Rechtschaffenheit echt sind. - Man kann hier die
die Linie sehr weit ziehen hin zur evangelischen Kreuzesfrommigkeit, wie
sie sich in vielen Chorilen artikuliert: Der Christ ist angehalten, das ihm
auferlegte Kreuz zu tragen und seinen Glauben darin zu bewihren.

g) Auf das Verstandnis von Leid in den Gottesreden wurde oben schon
ndher eingegangen: Leiden ist, wie die unbindige Kraft wilder Tiere,
eine zerstorerische Macht, die auch vor dem Leben des gottesfiirchtigen
Menschen nicht Halt macht. Gott allein gebietet diesen Machten und
bindet sie in ein Grofles und Ganzes ein, in dem Leben fiir alle wieder
moglich ist. Gott ist dem Menschen keine Antwort schuldig. Aber er
bietet ihm eine Vertrauensbeziehung an, in der sich der Mensch letztlich
auch ohne Antworten gehalten weifS.

9. Ein interessanter Vergleich

9.1. Ein Fallbericht

In dem Buch von Peter F. Schmid, Personale Begegnung. Der personzent-
rierte Ansatz in Psychotherapie, Beratung, Gruppenarbeit und Seelsor-
ge® findet sich die Auswertung eines Gesprichs aus der Telefonseelsorge
(S. 187-207). Das Gespriach wurde von der Beraterin als unbefriedigend er-
lebt und in einer Supervisionsgruppe besprochen. Es ging um eine kranke
Anruferin, die ihre Vorwiirfe gegen ihren Mann ausdriickte, der ihr wegen
ihrer Krankheit nicht mehr die eheliche Treue hielt. An einem bestimmten
Punkt trat eine Stérung im Gesprich auf, die auch zu Phasen des Schwei-
gens und zu zornigen Reaktionen der Anruferin fiithrte.

Die Supervision férderte zutage, dass sich die Beraterin iiber die Anruferin
drgerte, weil sie diese als besitzergreifend empfand. Sie war der Uberzeugung,
dass die Anruferin ,,grofiziigiger” sein miisse und dass darin die Losung ihres
Problems liege. ,,Die Linie, auf der sich die Beziehung und die Selbstexplora-
tion der Gesprachspartnerin bis jetzt bewegt hatten, wurde von der Beraterin
verlassen, und damit ist der immer offenere Fluss der Gefiihle unterbrochen
und das Gespréch ins Stocken geraten. Die Anruferin hat wohl die Ableh-
nung instinktiv gespiirt und sich ein Stiick zuriickgezogen.” (S. 195)

Nach Meinung des Supervisors hitte der gute Prozess wieder aufgenom-
men werden kénnen. Dazu hitte aber die Beraterin sich tiber ihren eige-
nen Konflikt klar werden miissen. Tatsachlich aber versuchte diese nun,
der Anruferin ihren Losungsvorschlag ,non-direktiv® unterzuschieben
(S. 199). ,Dazu wechselt sie aber nun géinzlich ihren Standpunkt, indem sie
Verstandnis fiir den Mann der Anruferin verlangt (!), statt sich auf ihre Ge-
spriachspartnerin und deren Gefiihle zu konzentrieren. Es ist leicht nach-
zuvollziehen, was es fiir Auswirkungen auf eine Beratungsbeziehung haben

** Weitere Angaben in der Bibliographie am Schluss dieses Artikels.



158 Friedrich Emanuel Wieser

muss, wenn die Beraterin Verstindnis fiir denjenigen aufbringt, mit dem
die Hilfesuchende Konflikte hat, insbesondere wenn sich die Hilfesuchende
selbst nicht verstanden fiihlt. (S. 200)

Die Gefiihle der Frau sind ihrem Mann gegeniiber ambivalent. Die Be-
raterin kann hier keine Entscheidung an Stelle der Ratsuchenden treffen,
sich auch nicht auf eine Seite ihrer Gefiihle schlagen. ,,Es ist Sache der Frau
selbst, eine Gewichtung ihrer Empfindungen vorzunehmen und eine Ent-
scheidung fiir ihre Haltung zu treffen, die sie ja auch selbst verantworten
muss und deren Konsequenz sie selbst zu tragen haben wird. - So geht auch
das Gesprich im Kreis ... (S. 201) ,,Erst wenn diese Gefiihle in einer Be-
ziehung so akzeptiert werden, dass die Frau sie bei sich selbst akzeptieren
kann, kann sie den nichsten Schritt machen und iiber eine neue Einstel-
lung zu ihrem Mann nachsinnen. Eine neue Einstellung ist undenkbar, so-
lange die alte ,nicht wahr sein durfte’, das heifit nicht akzeptiert wurde. Sie
hatte keine Chance, sich mit ihren eigenen Vorstellungen zur Bewiltigung
des Problems auseinanderzusetzen, ja nicht einmal dazu vorzudringen,
in sich solche Vorstellungen wahrzunehmen und hochkommen zu lassen,
weil ihre dringenden Gefiihle ab einem bestimmten Niveau nicht mehr
zugelassen wurden.” (S. 205)

Die Beraterin vertraute nicht darauf, dass die Betroffene in sich selbst ge-
nug konstruktive Gefithle und Konfliktbewiltigungsansitze finden wiirde.
Die Beraterin hatte das Bediirfnis, ihr solche Ansitze und Einsichten von
auflen zu vermitteln. ,Durch die moralische Beurteilung der Emotionen
und dadurch entsprechend auch der Person wurde der Weg zu einem Kli-
rungsprozess verbaut; stattdessen kam es zu einer Fixierung auf die immer
gleiche Botschaft: loslassen statt besitzen wollen.” (S. 206)

9.2. Der Vergleich zwischen Ijob und dem Fallbericht

Wir miissen natiirlich im Auge behalten, dass sich ein tiber zweitausend
Jahre altes kunstvoll gestaltetes Drama mit einem Supervisionsbericht aus
unserer Zeit, noch dazu unter den speziellen Vorgaben der non-direktiven
Gesprichstherapie, nur bedingt miteinander vergleichen lasst. Dennoch
zeigen sich iiberraschende Gemeinsamkeiten.

Supervisionsbericht «» Buch Ijob

Die Beraterin drgert sich iiber die Die Freunde drgern sich tiber die
mangelnde Toleranz der Anruferin. <> Selbstgerechtigkeit ljobs.

Sie moralisiert deren Gefiihle. Sie moralisieren seine Gefiihle.
Ungekldrte und uneingestandene Ungeklirte und uneingestandene
Gefiihle kommen der Beraterin in «»  Gefithle kommen den Freunden in
die Quere. die Quere.

Die Beraterin verteidigt den ,,Geg- Die Freunde verteidigen den ,,Geg-
ner®, den untreuen Ehemann. ner”, Gott,

Es kommt zu Streit. «» Eskommt zu Streit.



»Die Pfeile des Allmachtigen stecken in mir ...“ 1589

Die Anruferin legt Schweigepausen
ein.

Die Beraterin will ihre Losungsan-
sitze unterschieben:

»Seien Sie grofiziigig!“

Die Beraterin fixiert sich auf ihre
Botschaft.

Das Gesprich lauft im Kreis.

Ijob bricht das Gesprich ab.’

Die Freunde versuchen, Ijob auf
ihre Losung zu trimmen:
»Erkldre Dich schuldig!“

Die Freunde fixieren sich auf ihre
Botschaft.
Das Gesprach lduft im Kreis.

Die Beraterin traut der Anruferin
nicht geniigend Kapazitit zu,
ihren eigenen Weg

aus der Ambivalenz zu finden.

Die Freunde tibersehen, dass Ijob
die Kapazitit wiedererlangt,
seinen eigenen Weg

aus der Krise zu finden.

* Fiir diesen Vergleich bietet sich an, das Schweigen des Ijob im Sinne von ,.es hat keinen
Sinn mehr* zu deuten.

Es erstaunt mich, mit welchem Gespiir und Scharfsinn Menschen schon in
vorchristlicher Zeit den bis heute kaum verdnderten Fragen im Blick auf
unverdientes und unbegreifliches Leid nachgegangen sind. Es gehort ein
gehorige Portion Mut dazu, Positionen und allgemein giiltige Meinungen,
die durch eine lange Glaubensgeschichte geheiligt sind, aufzubrechen und
aufzuweiten. Was zuerst als unbotméfliges Aufbegehren erscheinen muss-
te, hat dem biblischen Glauben im Riickblick einen guten Dienst erwiesen.
Herkommliche Antworten, die der Wirklichkeit des Menschen nicht ge-
recht werden konnten, wurden hinterfragt. Das hat einen entscheidenden
Beitrag dazu geleistet, den biblischen Glauben an den einen, allmichtigen,
gerechten und giitigen Gott nicht durch Allgemeinplitze zu einer Gussform
aus wirkungslosen Behauptungen werden zu lassen. Das Aufbegehren des
Tjob ist bis heute ein uniiberhrbarer Beitrag dazu, wie der biblische Glaube
in Grenzfragen der menschlichen Existenz seine Kraft entfalten kann. Er
erweist sich als stark, gerade wo er die triigerische Stirke einfacher Ant-
worten aufgibt. Er erweist sich als wahrhaftig, gerade wo er verfestigte dog-
matische Wahrheiten und nicht den leidenden Menschen in Frage stellt. So,
und letztlich nur so, kann er trosten und heilen und die Tiir zu Hoffnung
und Sinnfindung aufstofen.

Bibliographie

Hesse, F.,, Hiob. Ziircher Bibelkommentare (ZBK), Ziirich 1978

Kaiser, O., Einleitung in das Alte Testament, Giitersloh *1975

Pola, Th., Theodizee im Alten und Neuen Testament. Unter besonderer Beriick-
sichtigung von Psalm 73, in: M. Dieterich (Hg.), Homosexualitit und Seelsorge.
Hochschulschriften aus dem Institut fir Psychologie und Seelsorge, Stuttgart
1996, 125-202

Schmid, P.F, Personale Begegnung. Der personzentrierte Ansatz in Psychothera-
pie, Beratung, Gruppenarbeit und Seelsorge, Wiirzburg *1995



160 Friedrich Emanuel Wieser

Schwienhorst-Schonberger, L., Das Buch Ijob, in: E. Zenger u. a. (Hgg.), Einleitung
in das Alte Testament. Kohlhammer Studienbiicher Theologie Bd. 1,1, Stuttgart/
Berlin/Kéln '1995, 230-242

—, Das Buch Ijob, in: E. Zenger u. a. (Hgg.), Einleitung in das Alte Testament. Kohl-
hammer Studienbiicher Theologie Bd. 1,1, Stuttgart/Berlin/Kéln °2004, 335-347

Veeser, W.,, ,,,Warum bin ich so, Gott?* Die Theodizee-Frage im seelsorgerlichen
Gesprich® in: M. Dieterich (Hg.), Homosexualitit und Seelsorge. Hochschul-
schriften aus dem Institut fiir Psychologie und Seelsorge, Stuttgart 1996, 203-234

Westermann, C., Abriss der Bibelkunde. Altes Testament. Neues Testament. Studi-
enausgabe, Stuttgart 1979

Young, Ph., Von Gott enttiuscht. Durch Leiden an Gott in der Liebe zu ihm wach-
sen, Metzingen 1990



SYMPOSION DER GFTP
Was heifdt heute ,,bibeltreu“?

I Zuginge zum Buch der Biicher in unserer Zeit , - |
Zum Thema des Jubildums-Symposions der GFTP

Kim Striitbind

Die Fragestellung des Symposions, das vom 1. bis 3. Oktober 2005 in der
Zwingli-Kirche Berlin stattfand, mag aus sehr unterschiedlichen Griinden
verwundern. Bei dem Adjektiv ,,bibeltreu” handelt es sich zunichst um ein
Pradikat, das im akademischen Dialog zumindest ungebrauchlich ist. Dort
pflegt man, semantisch weniger zugespitzt, von der ,hermeneutischen Fra-
ge" zu sprechen, die durch Bibeltexte aufgeworfen wird, oder bemiiht sich un-
ter dem Stichwort einer nicht unumstrittenen ,,Biblischen Theologie“ darum,
die Koharenz innerbiblischer Uberlieferungsvorginge nachzuzeichnen.'

Andere und gewiss nicht wenige der frommen Zeitgenossen werden wo-
moglich nichtam Pridikat ,,bibeltreu®, sondern eher am Adverb ,heute“ An-
stofs nehmen und fragen: Warum sollte heute etwas anderes als ,,bibeltreu”
zu gelten haben als in fritheren Zeiten? Im Weltbild eines Schriftverstind-
nisses, in dem es hinsichtlich des Schriftverstindnisses stets ein eindeutiges
»Richtig“ und ein nicht minder eindeutiges ,,Falsch“ gibt, kann es herme-
neutisch auch kein von einem ,,Gestern“ zu unterscheidendes ,,Heute" ge-
ben. Vielmehr weckt gerade die Unterscheidung von ,,heute und ,,gestern”
in dieser oft mit Leidenschaft diskutierten Frage bei jenen den Verdacht,
dass es mit der Bibeltreue des ,Heute” nicht allzu weit her sein kann.

Freilich ist diesen Kreisen, die man iiberwiegend im evangelikalen La-
ger anzusiedeln hat, oft nicht bewusst, dass ihr eigenes und oft reichlich
unreflektiertes Bibelverstandnis selbst ein Produkt der Geschichte und da-
mit eines kontingenten ,Heute“ (und aus unserer Sicht damit zwangsliufig
eines ,,Gestern®) ist. Auch die unkritische evangelikale Bibelunmittelbar-
keit ist — wie jedes Bibelverstindnis - selbst einmal einem ,,Zeitgeist“ ent-
wachsen, der ein ,,Heute an die Stelle eines ,Gestern“ setzte. Das einem
Verdikt gleichkommende Préjudiz, etwas sei ,unbiblisch®, ist immer mit
grofiter Vorsicht zu behandeln, weil die Behauptung, die Bibel fordere mit
ihren Texten zugleich eine unerschiitterliche und fiir alles und jedes Ge-
schriebene in gleicher Weise geltende Akzeptanz derjenigen, die sich auf sie
einlassen, nachweislich falsch ist.

' Vgl. dazu auch das jiingst erschienene Heft der ,,Berliner Theologischen Zeitschrift“ mit
Beitrdgen zum Thema: Kanon und Schriftauslegung (BThZ 22), Berlin 200s.

ZThG 11 (2006), 161-165, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



162 Kim Striibind

Schon die innerhalb der Bibel stattfindende Deutung sakraler Uberliefe-
rung, die wir ,,Schriftauslegung” nennen, belehrt uns eines Besseren. Die
Bibel ist in der Lage, sich selbst, d. h. die in ihr enthaltenen Texte und Aus-
sagen, freimiitig zu kritisieren oder gar lautstark zu korrigieren. So steht
etwa die Aussage, dass sich Gottes Heil ,,nicht durch Heer oder Kraft” in
der Welt durchsetze (Sach 4,6) hart gegen Jahwes friitheren kriegerischen
Optimismus und die Strome von Blut, die Menschen im Namen auch des
biblischen Gottes bedenkenlos vergossen haben.? Und dass die fiir Juden
so bedeutsame Beschneidung eine unerschiitterliche und ,,ewige Ordnung"”
Jahwes ist, wird nicht nur von der sog. Priesterschrift unablissig betont
(Gen 17,13), sondern von Paulus mit gleicher Verve bestritten (R6m 4). Nicht
einmal an Jesus von Nazareth werden die allzu Bibeltreuen — zumindest bei
niaherem Hinsehen - ihre ungetriibte Freude haben, wenn dieser die klaren
Gebote der Tora iiber ,Rein und Unrein“ (Lev 11-18) mit den Worten abtut,
dass nichts, was in den Menschen hineingeht, ihn verunreinigen konne,
sondern nur das, was von ihm ausgeht.’

Jesus vollzieht damit weit mehr als eine ethische Reinterpretation kul-
tischer Gegebenheiten. Dies ist ein unzweideutiger Widerspruch gegen die
Reinheitsvorschriften des Alten Testaments, aus der Sicht der observanten
Traditionswichter eine glatte Héresie. Der, den wir den Herrn nennen, war
nach der Uberlieferung des Neuen Testaments im Unterschied zu den allzu
Bibeltreuen durchaus in der Lage, das Wichtige in der Heiligen Schrift vom
weniger Wichtigen zu unterscheiden (Mt 23,23), und den Willen des Vaters
der ,,Schrift“ auch einmal mit deutlich bibelkritischer Tendenz entgegenzu-
stellen. Zur Bibelkritik im weitesten Sinn ist nicht zuletzt auch die von Jesus
verworfene Steinigung einer Ehebrecherin zu zihlen (Joh 8,1-11), womit er in
diesem - und nicht nur in diesem - Fall zugunsten des in Stinde gefallenen
Menschen eintritt. Selbst wenn Jesus, wie etwa beim Verbot der Eheschei-
dung, alttestamentliche Aussagen verscharft, handelt es sich dabei zugleich
um eine Kritik an verbindlich vorgegebener schriftlicher Tradition, die
gleichwohl von ihm biblisch begriindet wird.* Dass in der Bibel Schriftwort
gegen Schriftwort stehen kann, wird nicht zuletzt durch in der Versuchungs-
geschichte Jesu deutlich (Lk 4,1-12 par.). Wir befinden uns mit unserer Frage
nach der rechten ,,Bibeltreue® also in guter, ja in allerbester Gesellschaft.

Beobachtungen dieser Art’lassen es ratsam erscheinen, das Pradikat ,,bi-
beltreu® zunichst oder ganz grundsatzlich nur in Anfithrungszeichen zu

* Vgl. dazu das Thema und die Beitrige des 2003 veranstalteten Symposion der GFTP: Reli-
gion und Gewalt®, Die Beitrige sind abgedruckt in: ZThG 9 (2004), 177-251.

Vgl. Mk 7,15; Apg 10,15 Vgl. ferner Rom 14,14; Tit 1,15.

So verweist Jesus mit seinem grundsitzlichen Verbot der Ehescheidung (vgl. Mt 19,1-12)
auf die schopfungsgemifie Einheit von Mann und Frau in Gen 1-2: ,Von Anfang an ist es
nicht so gewesen!“ (V. 8).

Wer meint, in der Bibel wire alles und jedes in gleicher Weise und zu allen Zeiten giiltig,
wird sich auch mit der Aussage des Titusbriefs schwer tun, wenn dort ganz unverblimt
das ausldnderfeindliche Vorurteil, dass ,.alle Kreter Liigner und faule Biuche, wilde Tiere*
seien (Tit 1,12), auch noch eine christliche Resonanz erfihrt. Auch wenn dieses Votum

s



Was heifit heute ,bibeltreu“? 163

setzen, wie es die Uberschrift iiber unser Symposion auch tut. Bibeltreue
kann nur heiflen: Treue zur Sache Jesu, notfalls auch als glaubenskeck voll-
zogene Untreue gegeniiber dem Text. Zu solcher Unbotmifligkeit bevoll-
michtigt gerade ein an Jesus Christus gebundener Glaube in seinem Rei-
festadium (andere sollten ein Pridikat wie ,,bibeltreu” ohnehin nicht in den
Mund nehmen). Denn die Bibel hat nur im Dienst des Evangeliums einen
prizisen christlichen Sinn. Steht die Bibel nicht im Dienst des Evangeliums
- sie ist vom sensus literalis aus betrachtet keineswegs iiber alle diesbeziig-
lichen Zweifel erhaben -, dann besteht Bibeltreue gerade in der Pflicht zur
Untreue gegeniiber dem konkreten Einzeltext. Gilt doch gelegentlich fiir
den Uberlieferungsprozess der Bibeltexte: Manches in ihnen Enthaltene ist
»schon so lange her, dass es gar nicht mehr wahr ist“ (J. G. W. Hegel).

Andererseits gilt Jesus und dem Urchristentum gerade die Bibel als ver-
lassliche Offenbarungsquelle fiir den Glauben. Der matthéische Jesus lasst
gar verlauten, dass er nicht etwa gekommen sei, die Schrift aufzulosen, son-
dern diese zu erfiillen trachte, wobei auch das kleinste ,,Jota“ (Hikchen) in
der Tora seine Geltung behalte (Mt 5,17f.). Angesichts solcher Spannungen
werden sich daher alle, ,,die mit Ernst Christen sein wollen® (Martin Lu-
ther), schnurstracks in jener unaufloslichen Dialektik von Bibeltreue und
Bibelkritik wiederfinden, die zur Auslegung der Bibeltexte nétigt. Denn an
der rechten Auslegung der Bibel entscheiden sich fiir evangelische Christin-
nen und Christen Wahrheit und Wirklichkeit Gottes. Es ist uns keine an-
dere normative Instanz fiir den christlichen Glauben gegeben. Dass wir die
Frage nach einem bibeltreuen oder besser ,,schriftgemdfien” Denken und
Handeln unter den Bedingungen unserer Gegenwart stellen, ist dabei nur
billig und recht, haben dies doch alle Autoren der Bibel und des Judentums
nicht anders gehandhabt. Es ist auch gar nicht anders moglich. Bibeltreue
beginnt daher immer mit der Bemithung, unter den Bedingungen der ei-
genen Zeit die Uberlieferungen der Bibel zu bedenken, zu priifen und auf
der Grundlage des Evangeliums von Jesus Christus auch zu ,relativieren®,
also in eine Relation zu dem zu setzen, in dem alle Weisheit und Erkenntnis
Gottes verborgen ist, Jesus Christus (Kol 2, 3).

Das Pridikat ,,bibeltreu” birgt in sich noch eine weitere Tiicke, die alle-
mal die Anfithrungszeichen rechtfertigt, in die wir dieses Adjektiv fiir unser
Symposion gesetzt haben. Diese zeigt sich, wenn man sich das Gegenteil
des Wortchens ,,Treue® vor Augen halt: ,Untreue” ist ein zu jeder Zeit und
in (fast) allen Kontexten duflerst negativ konnotiertes Attribut, das auch in
einer sexuell indifferenten Gesellschaft immer noch als despektierlich gilt.
Aufgrund inhirenter sexueller Implikationen verbreitet der Vorwurf der
Untreue zugleich das Odium des ,,Ehebruchs®. Von Hosea bis Hesekiel ha-
ben die Propheten des Alten Testaments mit den Metaphern ,,Untreue“ und

als Zitat eines (heidnischen) kretischen Philosophen ausgegeben wird, stimmt doch der
Autor des Titusbriefes dieser Aussage deutlich zu: ,Das ist ein wahres Wort“ (V. 13). Ist es
»bibeltreu®, an einer solchen Aussage festzuhalten?



164 Kim Striibind

»Ehebruch® den Abfall Israels von Jahwe beschrieben, worin ihnen Jesus
folgte (Mt 12, 39). Das Pridikat ,bibeltreu®, das einerseits eine Selbstbezeich-
nung und andererseits zugleich eine Selbstlegitimierung frommer Eiferer
darstellt, unterstellt den nicht in gleicher Weise Glaubigen schon durch die
Wahl des Adjektivs nichts weniger als einen dem Ehebruch vergleichbaren
Abfall von Gott und vom rechten Glauben, zu dessen Sachwaltern sich die
vermeintlich ,,Bibeltreuen” gerne stilisieren. Das letzte Wort in dieser Sache
ist freilich noch nicht gesprochen. Das hat ein anderer, der bei Licht besehen
weit weniger bibeltreu zu sein scheint, als mancher seiner Protagonisten.
Mangelnde Bibeltreue kann sich jemand leisten, der als der ,Wahrhaftige®
(Offb 19,11) vor allem sich selbst treu zu bleiben hat (2 Tim 2,13). Jedenfalls
gilt: Gott bleibt sich selbst allemal treuer als der Uberlieferung iiber ihn.

Nun briduchte man derlei fromme Selbststilisierungen nicht weiter ernst
zu nehmen, wire das Priadikat der ,Bibeltreue” (und damit zugleich des
sublimierten Verdachts der Untreue) nicht so verfithrerisch, nicht so wir-
kungsvoll diffamierend und vor allem nicht so erfolg- und folgenreich un-
ter den Menschen des Glaubens. Wenn sich nun auch die ,,Gesellschaft fiir
Freikirchliche Theologie und Publizistik® in ihrem Jubiliumsjahr mit der
Bibeltreue beschiftigt, dann liegt dies gerade an der Faszination und der
suggestiven Kraft dieses Pradikats ,,bibeltreu, das wir, trotz seiner zweifel-
haften Herkunft, nur ungern den Fundamentalisten {iberlassen wollen und
das zu entzaubern wir andererseits angetreten sind. Der Bibel treu zu sein,
bedeutet jedenfalls weit mehr, als sie zu zitieren. Man muss zunichst den
inneren Dialog des Bibelkanons verstehen und an ihm auch selber teilneh-
men, um sich hier iiberhaupt ein Urteil erlauben zu kénnen.

Gegen Suggestionen jeder Art helfen am besten Aufklirung und ver-
niinftiges Nachdenken. Unser Symposion, dessen ersten Teil an Beitrigen
wir nachfolgend veroffentlichen,® war bemiiht, diesen Satz auslegen.

Anstelle eines Resiimees

»Die Besinnung auf das reformatorische Schriftprinzip, seinen Geltungs-
anspruch wie seine Grenzen, findet eines ihrer entscheidenden Bewih-
rungsfelder im Nachdenken iiber das hochst beziehungsreiche Verhiltnis
zwischen dem je konkreten biblischen Text und seinen Lesern. Das ,sola
scriptura’ bliebe eine formale Bestimmung, wenn die christliche Kommu-
nikationsgemeinschaft nicht im lebendigen Austausch mit jenen Texten
stiinde, denen sie faktisch ihre Existenz zu verdanken hat. Lebendig ist
dieser Austausch dann, wenn sich zwischen den Texten und ihren Lesern
bzw. ihren Horern im Geschehen der Verkiindigung ein dialogischer Span-
nungsbogen entwickelt, dessen beide Pole, der Pol der Textwelt und der Pol
der Welt der Leser und Hoérer, als dynamisches Gegeniiber begriffen wer-

¢ Die restlichen Beitrige werden im nichsten Heft veréffentlicht.



Was heifit heute ,,bibeltreu“? 165

den. Die Mindestbedingung ist die, dass der Text vernehmbar wird, indem
wir ihn reden und ausreden lassen. Paul Ricoeur hat eindriicklich die Au-
tonomie des Textes gegeniiber dem Beziehungsgefiige von urspriinglichem
Autor, urspriinglichen Adressaten und urspriinglicher Redesituation her-
ausgearbeitet, daraus erwachsend, dass Rede in Schrift iibergeht, und den
damit eintretenden Verfremdungseffekt gerade als Chance fiir die Ausle-
gung sichtbar gemacht. Die Autonomie von Texten will auch dahingehend
durchgehalten werden, dass der Text gegeniiber den interpretatorischen
Interessen seiner Ausleger in seiner spezifischen Dignitit ernst- und ange-
nommen, seine Widerstindigkeit gegeniiber den unterschiedlichsten Re-
zeptionsbediirfnissen beachtet wird. Zwar kénnen sich Texte nicht gegen
ihre Fehldeutungen wehren, pflegen sich aber durch Abwesenheit des sie
auszeichnenden Aussagegehalts an denen zu richen, die sie hermeneutisch
tiberlisten wollten [...].

Die Kategorie der Treue bezeichnet eine Grundkomponente liebenden
Verhaltens. Treue lasst sich charakterisieren als das aus tiefster Freiheit
gewihlte Verbundensein mit einem Anderen. Im Gegensatz zur Horigkeit
intendiert Treue ein frei und gern gesprochenes Ja zum Anderen und will
nicht dessen Unterwerfung, sondern freie Entfaltung. Es zeichnet sie aus,
dass sie das Verbundensein auch in den Erfahrungen der Enttduschung und
der Trennung bewéhren will, dass sie in allem Angefochtensein Vertrauen
durchzuhalten vermag, verlisslich und bestindig bleibt und sich immer wie-
der neu dem Anderen 6ffnet. Sie straubt sich gegen Erstarrung und Routine
und bewahrt sich die Neugier auf neue Entdeckungen und Erkundungen
mit dem Anderen. Sie ist nicht kritiklos und muss die Schwichen und Fehler
ihres Gegeniibers nicht retuschieren. Sie lasst die Kritik zu, sie akzeptiert,
dass ihr Gegeniiber irren und fehlen kann. Aber sie akzeptiert es ohne Scha-
denfreude, immer darum bemiiht, auch das geltend zu machen, was in aller
Fragwiirdigkeit fiir ihr Gegeniiber spricht” (Michael Beintker).”

" M. Beintker, Anmerkungen zur Kategorie der Texttreue, in: H. H. Schmid [ J. Mehlhausen
(Hgg.), Sola Scriptura. Das reformatorische Schriftprinzip in der sikularen Welt, Giiters-
loh 1991, 281f.



Gottes ,,Lebenslauf*
oder: Heilsgeschichte als Gottesgeschichte

| Zwei Ansitze zu einer Relecture des Alten Testaments'

Kim [Striibind

»Viele Menschen in der westlichen Welt glauben nicht
mehr an Gott, aber ein verlorener Glaube hat, wie
ein verlorenes Vermaogen, bleibende Auswirkungen.”

Jack Miles

1. Wie kénnen wir das Alte Testament verstehen? Eine Problemanzeige

Dass das Bibellesen Probleme aufwirft und bisweilen mehr Fragen stellt
als beantwortet, wird jeder aufmerksame Bibelleser und jede aufmerksame
Bibelleserin bestdtigen konnen. Dies ist nicht nur fiir das Altes Testament
festzustellen, sondern gilt in gleicher Weise auch fiir das Neue Testament.?
Um die Bibel zu verstehen, sind wir auf das unverzichtbare Instrumentari-
um der ,historisch-kritischen Methode" angewiesen, die eine Vielzahl sehr
unterschiedlicher analytischer Schritte zur Erschlieffung biblischer Texte
umfasst.

Zunichst einmal ist mit der falschen Meinung aufzurdumen, die histo-
risch-kritische Forschung verdanke sich einer schieren Lust an der Kritik,
weil man, durch die Aufkldrung miindig geworden, nicht mehr alles glau-
ben wolle, was in der Bibel stehe. Die historische Kritik ist jedoch gar nicht
von einem destruktiven Interesse geleitet, wie ihr bisweilen von konserva-
tiver Seite unterstellt wird. Vielmehr verdankt sich die iiber 200-jihrige
wissenschaftliche Erforschung der Bibel prizisen Beobachtungen und ei-
ner aufmerksamen Lektiire und Analyse ihrer Texte. Sie ist zunichst ein
eindrucksvolles Produkt derjenigen, die der Bibel - auf hohem Niveau - die
Treue halten und sie geradezu ,buchstiblich“ beim Wort nehmen. Ohne
die historische Forschung wire unser Wissen um die Bibel marginal und
wir wiirden immer noch einer Text-Naivitit verfallen sein, die dem un-
kritischen Umgang vieler Moslems mit dem Koran entspriche. Wer alles
und jedes Geschriebene als unmittelbaren Ausdruck des immer giiltigen
Willens Gottes proklamiert, wiirde unter Berufung auf die Bibel wohl auch

! Uberarbeiteter und um den (aus zeitlichen Griinden nicht mehr referierten) Abschnitt 3.3.
erginzter Vortrag, der am 1. Oktober 2005 im Rahmen des GFTP-Symposions ,,Was heifst
heute bibeltreu?“ in der Zwingli-Kirche in Berlin gehalten wurde.

* Soerschliefit sich etwa die Vorstellung vom Sithnetod Christi und seinem stellvertretenden
Leiden am Kreuz dem modernen Bewusstsein nur mit Miihe.

ZThG 11 (2006), 166-192, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



Gottes ,Lebenslauf* oder: Heilsgeschichte als Gottesgeschichte 167

heute Ehebrecher steinigen, Kapitalverbrecher téten und Frauen fiir Men-
schen zweiter Klasse halten. Das alles geschieht ja auch unter dem Ban-
ner angeblicher ,Bibeltreue® und im Namen eines Gottesbildes, dem Jesus
Christus entschieden widersprach und an dessen Stelle er den himmlischen
~Vater® setzte.

Zur historisch-kritischen Methode, deren Geschichte Hans-Joachim

Kraus in einem superben Werk bis in die 8oer Jahre des letzten Jahrhun-
derts dargestellt hat,’ ist mit Gerhard Ebeling zu sagen:

»Wenn man die Geschichte der historisch-kritischen Theologie im 19. Jahrhun-
dert iiberblickt, wird man feststellen miissen, welch entscheidender Anteil der his-
torisch-kritischen Methode nicht so sehr am Zustandekommen als vielmehr an
der Uberwindung dogmatischer Fehlentwicklungen in Aufklirung, Idealismus,
Romantik und Liberalismus zukommt. Statt dass [...] alles einer kritischen Zer-
setzung anheimfiel, hat die historisch-kritische Methode gerade wieder auf Tatbe-
stinde achten gelehrt, fiir die die herrschende Theologie keinen Blick besaf3.™

Etwas salopper formuliert: Ohne die Erkenntnisse der historischen Kritik
wire die Bibel immer noch der Willkiir einer konfessionellen Exegese aus-
geliefert, der die Bibel vor allem zur Untermauerung kirchlich-ideologischer
Priamissen diente. Die Bibelwissenschaft, die sich im (selbst-)kritischen Di-
alog bewidhrt hat, forderte dagegen wichtige Erkenntnisse zutage:

2

-

w

*

Das Alte Testament ist historisch betrachtet kein christliches Buch, das
sich als Verheiflung von in Christus geschehener Erfiillung versteht.
»Erst in neuerer Zeit haben christliche Theologen begonnen, sich be-
wusst zu machen, dass es einen Unterschied zwischen der Auslegung
des alttestamentlichen Textes selbst und seiner Ubernahme und Aneig-
nung durch den christlichen Glauben gibt.®

Das Alte Testament verdankt seine Existenz einem vielschichtigen und
immer noch nicht zur Ginze gekldrten Uberlieferungsprozess, der teils
miindlich, teils schriftlich erfolgte. Die entstandenen Texte wurde im
Zuge einer ,Fortschreibung” vielfach ergénzt, innerbiblisch kommen-
tiert, kritisiert und relativiert. Der Bibelkanon ist als , kohirentes Sinn-
geflige” zu verstehen, ,,das die religiosen Erfahrungen und Wertvorstel-
lungen der ihn verantwortenden Gemeinschaft zum Ausdruck bringt**
und damit in seiner Gesamtheit selbst so etwas wie ein erster Kommen-
tar zu einzelnen biblischen Biichern. Biblische Texte und Aussagen die-

Vgl. H.-J. Kraus, Geschichte der historisch-kritischen Erforschung des Alten Testaments,
Neukirchen-Vluyn *1989.

Zit. nach J. M. Vincent, Leben und Werk des frithen Eduard Reuss. Ein Beitrag zu den
geistesgeschichtlichen Voraussetzungen der Bibelkritik im zweiten Viertel des 19. Jahr-
hunderts (BevTh 106), Miinchen 1990, 339.

R. Rendtorff, Kanon und Theologie. Vorarbeiten zu einer Theologie des Alten Testaments,
Neukirchen-Vluyn 1991, 17.

Ch. Gestrich / J. Schriter, Editorial, in: BThZ 22 (2006), Kanon und Schriftauslegung, 150.
Vgl. dazu besonders den nachfolgenden Artikel von B. Janowski, Kanonhermeneutik. Eine
problemgeschichtliche Skizze, a.a. 0., 161-180.



168 Kim Striibind

nen keineswegs nur einer wechselseitigen und affirmativen Erginzung
der Uberlieferung (scriptura sui interpres). Sie widersprechen einander
auch und dies durchaus bewusst, weil der Kanon auch ein selbstkriti-
sches innerbiblisches Streitgesprich darstellt.”

3. Viele Texte verdanken sich einzelnen und tiberwiegend anonymen Tra-
dentenkreisen, deren Uberlieferungen erst nachtriglich zu groferen
literarischen Einheiten zusammengefasst wurden.® Dazu sind alle Ge-
schichts- und Prophetenbiicher zu zahlen. Die meisten Stoffe und Er-
zdahlungen sind in einem nachtiglichen redaktionellen Prozess in ihren
heutigen Zusammenhang gebracht worden und erhielten durch die Ein-
bettung in einen grofleren Kontext der Stammes-, Volks- oder Weltge-
schichte oft einen neuen Sinn.’ Uberlieferung ist hier wie iiberall in der
Bibel Deutung durch Reinterpretation, Tradition vollzieht sich immer
auch als Interpretation. Deshalb ist die Suche nach einem ,Urtext” oft-
mals obsolet, weil die Uberlieferungsgeschichte von Bibeltexten fiir eine
solche Simplifizierung viel zu komplex ist.

4. Historisch muss auch der Behauptung widersprochen werden, die alttes-
tamentliche Religion sei gleichsam vom Himmel auf die Erde gefallen.
Diese ist vielmehr Teil der allgemeinen Religionsgeschichte des Alten
Orients, die eine - freilich alles andere als voraussetzunglose - eigene
Entwicklung durchlief. Je mehr wir iiber die Religionen des Alten Ori-
ents wissen und die sprachliche und theologische Abhangigkeit der bi-
blischen Texte von altorientalischen und gemeinsemitischen Vorstellun-
gen erkennen, um so deutlicher tritt hervor, dass die alttestamentliche
Religion eben auch Teil der gesamtsemitischen Religionsgeschichte ist."

Der Fiktion, Israel habe am Berg Sinai eine vollkommene gottliche Of-
fenbarung empfangen, von der das Volk und seine Fiihrer in einer Ver-
fallsgeschichte immer mehr abgewichen seien, ist historisch zu widerspre-
chen. Vielmehr verhielt es sich so, dass Israel seinen Gott erst nach und
nach ,.entdeckte®: Die Offenbarung des Gottes Israels ist daher anthropo-

Berithmtestes aber keineswegs einziges Beispiel dafiir mag das kanonische Miteinander so
kontrovers argumentierender Biicher wie Spriiche, Kohelet und Hiob sein, aber auch die
Existenz zweier - bei allen Gemeinsamkeiten - durchaus unterschiedlicher Geschichts-
werke, wie den Samuel-Konigbiichern und den Chronikbiichern.

So ist etwa die uralte Frage nach der ritselhaften Herkunft der Frau Kains (Gen 4,17)
historisch dadurch zu erkliren, dass die Geschichte von Kain und Abel urspriinglich eine
Erzihlung darstellte, die den Ursprung des Stammes der Keniter (Num 24,22) durch eine
Ursprungsgeschichte (,Atiologie®) erkliren sollte und die erst nachtriglich in den Zu-
sammenhang der frithen Menschheitsgeschichte gestellt wurde.

Ahnliches ldsst sich auch im Neuen Testament beobachten, wenn man die Gemeinsam-
keiten und Unterschiede der synoptischen Evangelien (Mt, Mk und Lk) miteinander ver-
gleicht.

Belegen lasst sich dies z.B. dadurch, dass viele alttestamentliche Gesetze eine Entspre-
chung in teilweise wesentlich dlteren Gesetzestexten des Alten Orients und besonders der
kanaanidischen Religion haben. Vgl. E. Otto, Theologische Ethik des Alten Testaments,
Stuttgart u.a. 1994. - Auch der Name des kanaandischen Hochgottes El leitet sich aus dem
kanaaniischen Pantheon ab und hat sich in der israelitischen Religion erhalten.

w

10



Gottes ,Lebenslauf* oder: Heilsgeschichte als Gottesgeschichte 169

logisch als ein lang anhaltender Erkenntnisprozess zu interpretieren. Got-
tesbilder und Vorstellungen wandelten sich dabei nach und nach, wobei
altere Erkenntnisse nicht einfach iiber Bord geworfen wurden, sondern
unter dem Eindruck neuer Erfahrungen reinterpretiert wurden."

5. Das Alte Testament hat seine Besonderheit darin, dass es — im Unter-
schied zum Neuen Testament - keine inhaltliche ,,Mitte“ zu haben
scheint. Die wissenschaftliche Diskussion dieses Phinomens ist keines-
wegs abgeschlossen.”” Alle bisherigen Vorschlige, eine gemeinsame Mit-
te der Texte und Uberlieferungen zu formulieren, konnten bislang nicht
tiberzeugen, weil sie immer nur partiell zutreffen.” So behilt die lapidare
Feststellung W. H. Schmidts ihr Giiltigkeit: ,Die Aussagen des AT lassen
sich schwer systematisieren, erst recht nicht auf einen Begriff bringen.“"

Ausdruck dieses Dilemmas ist, dass es bis heute keine iiberzeugende Ge-
samtschau der alttestamentlichen Theologie gibt, und es ist strittig, ob sich
eine ,,Theologie des Alten Testaments“ jemals darstellen lasst. Der Streit
dariiber hat gerade vor einigen Jahren erst wieder an Fahrt gewonnen, wie
die im ,,Jahrbuch fiir Biblische Theologie” 1995 ausgetragene Kontroverse
belegt.” Sollte angesichts dieses Befunds die Religion Israels dann nicht
besser als Religionsgeschichte dargestellt werden, mit deren Hilfe sich Ent-
wicklungen und Divergenzen innerhalb der Religion am ehesten erkldren
lassen?"® Ist die sachgeméfleste Darstellung des Alten Testaments dann wo-
moglich die ,,Nacherzidhlung®, wenn ,,von der alttestamentlichen Offenba-
rung nur als von einer Mehrzahl von verschiedenen und verschiedenartigen
Offenbarungen” gesprochen werden kann, wie Gerhard von Rad meinte?”
Oder bleibt die Frage nach einer bestimmenden Mitte des Alten Testaments
wunverzichtbar® (W. Zimmerli, R. Rendtorff)? Verdient nicht auch die kri-
tische Frage A. Gunnewegs Beachtung, ,,ob denn iiberhaupt das Alte Testa-

Die Vorstellung etwa, derzufolge die vorexilische Zeit eine degenerative Verfallsgeschich-
te gewesen sei, verdankt sich der ideologischen Konstruktion der Deuteronomisten, die
biblische Uberlieferungen unter dem Eindruck des babylonischen Exils in einem mehr-
stufigen Redaktionsprozess der Idee der Gesetzesobservanz unterwarfen.

' Vgl. dazu W. H. Schmidt, Einleitung und Theologie, in: ders. / W. Thiel / R. Hanhart (Hgg.),
Altes Testament. Grundkurs Theologie, Bd. 1, Stuttgart 1989, 73-77. H. Graf Reventlow,
Hauptprobleme der alttestamentlichen Theologie im 20. Jahrhundert (EdF 173), Darm-
stadt 1982, 138-147.

U.a. wurden folgende Vorschlige gemacht: Der ,Bundesgedanke, die ,Erwihlung Is-
raels®, ,Gottes Heiligkeit®, die Verheiflung ,Ich bin der Herr, dein Gott®, die , Kénigs-
herrschaft Gottes®, ,Gottesherrschaft und Gottesgemeinschaft; das ,Erste und Zweite
Gebot“. Vgl. dazu Schmidt, Einleitung, 74; H. D. Preufi, Theologie des Alten Testaments,
Bd. 1: JHWHS s erwihlendes und verpflichtendes Handeln, Stuttgart u.a. 1991, 1-30; Rend-
torff, Kanon und Theologie, 1-14.

Schmidt, Einleitung, 74.

" Vgl. JBTh 10, Neukirchen-Vluyn 199s.

Vgl. zu den unterschiedlichen Standpunkten und den Vermittlungsbemiihungen die Beitri-
ge in: Religionsgeschichte Israels oder Theologie des Alten Testaments?, JBTh 10 (1995).

' Vgl. G. v. Rad, Theologie des Alten Testaments, Bd. 1, Miinchen °1987, 128.



170 Kim Striibind

ment fiir eine christliche Theologie eine Mitte haben kann, wo doch in der
christlichen Theologie Christus die Mitte und der Grund ist?“**

So stellt sich die Frage nach dem sachgemifien Verstehen des Alten Tes-
taments immer wieder neu, zumal diese Schriftensammlung einen ,zwei-
fachen Ausgang® hat (R. Rendtorff): Den jiidischen Talmud und das Neuen
Testament. Beide ,, Ausginge” des Alten Testaments stehen historisch und
sachlich nebeneinander und bilden ein Stiick Wirkungsgeschichte des Al-
ten Testaments, dem nicht nur eine bestimmende Mitte, sondern auch ein
iiberzeugender Abschluss fehlt."

Verweigert sich das Alte Testament damit einer Gesamtschau? Gewiss -
solange versucht wird, fiir dessen Texte eine sachliche Mitte zu bestimmen,
die aufgrund der Disparatheit der Stoffe immer scheitern muss. Was aber,
wenn man diese Mitte des Alten Testaments nicht in einer begriftlichen Be-
stimmung sucht, sondern als personale Mitte zu beschreiben versucht, wo-
bei Israels Gott als Schliissel des Alten Testaments aufgefasst wird, um des-
sen Verstindnis und Erkenntnis sich alle iibrigen Aussagen ranken? Hat E.
Of3wald nicht recht, wenn er formuliert: ,Da das N'T klar christozentrisch,
das AT aber theozentrisch ist, kann die Mitte des AT nicht anders sein als
Gott selbst.“** So ,,schilt sich in der neueren Diskussion mehr und mehr die
Erkenntnis heraus, dass es keine andere ‘Mitte” im Alten Testament geben
kann [...] als den einen Gott Israel selbst.“* Versteht man die Geschichte des
Alten Testaments damit als die Geschichte Gottes und nicht primér von der
Geschichte Israels her (,Heilsgeschichte®), so offenbart eine solche Relec-
ture des Alten Testaments aufregende Perspektiven. Zwei Zugange zu einer
solchen Interpretation mochte ich nachfolgend skizzieren: Zunichst Bern-
hard Langs jiingst erschienenes Werk ,,Jahwe, der biblische Gott“*?, und im
Anschluss daran das Werk von Jack Miles: ,,Gott. Eine Biographie“*.

2. Gottesgeschichte als Religionsgeschichte: Der Ansatz Bernhard Langs

2.1. Die religionsgeschichtliche Methode

Langs 2002 erschienene Studie verfolgt einen konsequent religionsgeschicht-
lichen Ansatz, der die Person Jahwes ins Zentrum des Alten Testaments
ruckt. Diese Methode ist in heuristischer Hinsicht nicht neu und stammt
aus dem 19. Jahrhundert. Nach der Stigmatisierung der religionsgeschicht-
lichen Methode durch die ,,Dialektische Theologie“ am Anfang des 20. Jahr-

18

A.]. H. Gunneweg, zit nach: Schmidt, Einleitung, 75.

Vgl. Rendtorff, Kanon und Theologie, 40-53; ders., Der Text in seiner Endgestalt. Schritte

auf dem Weg zu einer Theologie des Alten Testaments, Neukirchen-Vluyn, 2001, 30-46.

2 E. Ofwald, in: ThLZ 99 (1974), 644.

' Reventlow, Hauptprobleme, 145.

2 Vgl. B. Lang, Jahwe der biblische Gott. Ein Portrit, Miinchen 2002 (= Darmstadt 2002,
Lizenzausgabe der Wissenschaftlichen Buchgesellschaft).

% Vgl. J. Miles, Gott. Eine Biographie, Miinchen/Wien 1996 (= *2002).



Gottes , Lebenslauf* oder: Heilsgeschichte als Gottesgeschichte 171

hunderts hat sich diese Betrachtungsweise als theologisch notwendig in den
letzten Jahrzehnten und zudem in internationaler Breite allerdings erneut
zu Wort gemeldet, nachdem ,,die groflen systematischen Entwiirfe R. Bult-
manns und K. Barths und ihrer Nachfolger ihre alles beherrschende Faszi-
nation verloren haben. Wir finden uns — wenn auch auf anderer Ebene - zu-
riickgeworfen auf Problemstellungen der Theologie des 19. Jahrhunderts**.
Dabei sind nach R. Albertz folgende Zeile im Auge zu behalten:?*

8 i

Die religionsgeschichtliche Methode zeichnet genetische Entwicklungs-
prozesse nach. Sie hat dabei ,, konsequent geschichtlich“ vorzugehen und
muss frei sein von heimlichen oder offenen dogmatischen Vorgaben.
Sie muss sich mit der Tatsache abfinden, dass die Religionsgeschichte
Israels sowohl zum Judentum als auch zum Christentum hinfiihrt und
darf nicht einseitig das Christentum als ,,eigentliches Ziel favorisieren.
Religionsgeschichte darf nicht nur als Ideen- oder Geistesgeschichte
beschrieben werden, sondern muss alle Aspekte der Geschichte um-
fassen. ,,Sie hat die Wechselwirkung zwischen der politischen und der
sozialen Entwicklung auf der einen und der religiésen und kultischen
Entwicklung auf der anderen Seite aufzuspiiren und darzustellen®.?* Zur
politischen Geschichte muss daher auch die sozialgeschichtliche Be-
trachtung treten, die Texte von den konkreten Lebensbedingungen der
Uberlieferungskreise her deutet.

Die Religionsgeschichte hat die unterschiedlichen religitsen Aussagen
und theologischen Entwiirfe ,,miteinander ins Gesprich zu bringen*. Da-
her ist es ihre Aufgabe, den ,,gefrorenen Dialog®, der sich in Texten nie-
derschldgt, ,wieder in eine lebendige theologische Auseinandersetzung
unterschiedlicher Gruppen und Parteiungen zuriickzuiibersetzen?’
Dariiber hinaus muss diese Methode, wie ihr Name andeutet, religions-
vergleichend ausgerichtet sein. ,,Der religiose Diskurs Israels fand nicht
in einem geschlossenen Raum statt, sondern in seiner mehr oder weni-
ger offenen vorderorientalischen Umwelt, unter fortwihrender Aufnah-
me, Abwandlung und AbstofSung dort schon lingst geprigter religioser
Deutungs- und Verhaltensmuster”*® Diese Auseinandersetzung miisse
»fair, d.h. ohne apologetisches Interesse“ vollzogen werden. ,Der reli-
gionsgeschichtliche Vergleich hat nicht die Aufgabe, die Einzigartigkeit
der Religion Israels zu beweisen [...], sondern ihrem besseren Verstehen
zu dienen“ (ebd., Anm. 27).

Damit sind die Bedingungen umrissen, denen sich auch Bernhard Lang in
seiner Darstellung der Religionsgeschichte Jahwes verpflichtet weif3.

24

R. Albertz, Religionsgeschichte Israels im Alten Testament, Bd. 1: Von den Anfingen bis
zur Kénigszeit (ATD.E 8/1), Géttingen 1992, 19.

* Zum Folgenden vgl. a.a. 0., 30ff.

A.a.0, 30.
A.a.0, 31
A.a.0, 32.



172 Kim Striibind

2.2. Gottesbilder als Ausdruck gesellschaftlicher Funktionalitit

Lang beginnt sein gut lesbares und mit zahlreichen Grafiken und Zeich-
nungen ausgestattete Werk mit einer ,Neubeschreibung des hebriischen
Gottes*”. Dabei greift er auf eine Typologie des Religionswissenschaftlers
Georges Dumézil (1898-1986) zuriick, der sich intensiv mit der antiken ro-
mischen Religion befasst hatte, und wendet dessen Erkenntnisse auf das Alte
Testament an. Nach Dumézil verdankt sich die indogermanische Kultur ei-
ner grundlegenden Dreiteilung der Gesellschaft in ,,Priester” (oder Weise),
»Krieger und ,Bauern®, die in einer analogen Dreiteilung der Gotterwelt
abgebildet werde. Dieser gesellschaftlichen Dreiteilung entspricht die Un-
terscheidung der Gotter in ,,herrschende Gotter, Kriegsgottheiten und gott-
liche Vermittler von Reichtum“* und Wohlstand.

Durch die Ubertragung dieses Grundmusters auf die Religionsgeschich-
te Israels kommt Lang zu einer flinffachen Aufficherung des Gottesbildes,
da er das letzte Bild dieser Gottertypologie — die Gotter als Vermittler von
Reichtum und Wohlstand - in drei Untergruppen aufspaltet. Auf diese Weise
lassen sich die Grundeigenschaften Jahwes auf folgende urspriinglich von-
einander zu unterscheidende Géttertypen aufspalten, die Jahwe im Zuge der
biblischen Religionsgeschichte schliefflich auf sich vereinte:

1. Der Herr der Weisheit (Tragerkreis: Priester)
2. Der Herr des Krieges (Tragerkreis: Krieger)
3. Der Herr des Lebens (Tragerkreis: Bauern) als

3.1. Herr der Tiere

3.2. Herr des Einzelnen

3.3. Herr der Ernte.

Lang deutet die Religion Israels funktional und stellt eine Entsprechung
zwischen den sozialen Lebensverhiltnissen und den daraus resultierenden
Gottesbildern her: Die Priester haben die Aufgabe, die Gesellschaft zu unter-
weisen und auf die Einhaltung der weisheitlich ausgerichteten Ordnungen
zu achten. Die Krieger sind mit der Verteidigung und dem Schutz betraut,
wihrend die Bauern den Néhrstand bilden. Alle drei Gruppen (,,Lehrstand,
Wehrstand, Néhrstand®) sorgen mit ihren Gaben nicht nur fiir den Erhalt
des eigenen Standes, sondern der Gruppe bzw. Gesellschaft insgesamt. Der
Kénig steht iiber allen Gruppen und gehort keinem der Stinde an, weil er
die Gesellschaft in ihrer Gesamtheit reprisentiert, was sich im weit verbrei-
teten Ideal des weisen Herrschers und ,,guten Hirten® spiegelt. An dieser
der romischen Religionsgeschichte entlehnten Dreiteilung orientieren sich
nach Lang auch die alttestamentlichen Gottesvorstellungen, wobei er his-
torisch-kulturelle Briicken zwischen den Indoeuropédern und den Kulturen
des Alten Orients durchaus in Betracht zieht, um seine These zu stiitzen.”

¥ Lang, Jahwe, 13-29.

A Ake @, 4,

' Dazu zihlt er die von den Indoeuropéern iibernommenen Pferdezucht, die gemeinsame
Mythologie der ,Drachentétung® und vindo-arische Personennamen, die in semitischen



Gottes ,,Lebenslauf” oder: Heilsgeschichte als Gottesgeschichte 173

Lang wendet diese Typologie zunachst auf den mesopotamischen Raum
an und findet dort Anhaltspunkte fiir seine funktionale Religionstheorie
(etwa in der babylonischen Sintflutgeschichte). Im Anschluss daran wendet
er sich dem Alten Testament zu und wird ebenfalls fiindig. Im Traum Salo-
mos und seiner Bitte um ein ,horendes Herz" (1Kon 3,9) erhilt der Konig
von Jahwe nicht nur die erbetene Weisheit, sondern als Zugabe drei weitere
Gaben. Dabei handelt es sich um jene drei Gaben, die fiir den Zusammen-
halt der Gesellschaft nach Dumézil von hochster Bedeutung sind: Langes
Leben, Reichtum und Ehre sowie die Vernichtung der Feinde (1Kon 3,11-
13). Mit den Gaben Weisheit, Sieg und Reichtum vereinigt der junge Konig
in seiner Person alle drei Stinde der Gesellschaft in Form gottlicher Be-
gabungen, wobei die anschlieflend erzihlte Geschichte Salomos den Emp-
fang dieser Gaben erzdhlerisch bestitigt und auslegt. Salomo galt damit
und trotz der spiteren kritischen Untertone durch die Deuteronomisten als
idealer Herrscher Israels. Handelt es sich aber bei diesen drei Geschenken
um gottliche Gaben, dann lasse dies auch Riickschliisse auf die Rolle zu, die
Gott insgesamt zugewiesen werden miisse.

Als zweite biblische Belegstelle fiir seine Theorie von der dreifachen
Funktionalitit des Gottesbildes verweist Lang auf Daniels Traum vom Men-
schensohn (Dan 7,13-14), in dem ebenfalls drei Gaben genannt werden:

»Da kam mit den Wolken des Himmels einer wie ein Menschensohn. Er ge-
langte bis zu dem Hochbetagten und wurde vor ihn gefithrt. Thm wurden Herr-
schaft, Herrlichkeit und Konigtum gegeben. Alle Volker, Nationen und Spra-
chen miissen ihm dienen.”

Der Gabe der ,,Herrschaft® im Danielbuch entspricht dabei nach Lang das
~weise und verstandige Herz, um das Volk zu fithren“ in Salomos Traum
(1Kon 3,9); das ,,Konigtum® stehe in Analogie zur kriegerischen Funktion
und dem ,,Tod der Feinde“ (wofiir ein Konig zu sorgen hat!), wahrend die
»Herrlichkeit“ mit dem Wunsch nach einem ,,Jlangem Leben und Reichtum®
als der dritten Gabe Gottes an Salomo korreliere.”> In der messianischen
VerheifSung eines gottlichen Regenten in Jes 9,5 sieht Lang eine weitere bi-
blische Parallele. Das verheifiene Kind, dessen Geburt prophetisch avisiert
wird, soll die Thronnamen ,wunderbarer Ratgeber, starker Gott, Vater in
Ewigkeit, Fiirst des Friedens® erhalten. Versteht man die beiden letzten
Pridikate als einen Parallelismus, in dem die Begriffe sich wechselseitig
interpretieren, bleibt auch hier eine Trias, die dem dreigliedrigen Schema
Dumézils entspricht.
So ergibt sich folgendes Schema:*

Textquellen begegnen (a.a.O., 17f.). Ob das allein geniigt, um einen so tiefgreifende Ge-
meinsamkeiten zu erklédren, bleibt zweifelhaft. Die Vermutung, die Heimat der Indoeuro-
pder habe in der Gegend Assyriens gelegen, ldsst sich ebenfalls nicht beweisen, auch wenn
dies eine hinreichende Erklirung fiir die Gemeinsamkeiten sein konnte (vgl. a.a.O., 18).
2 Vgl a.a.0, 24.
B Aia.0;26



174 Kim Striibind

Kénigliche Amtsein- Kénigliche Amtsein- Salomos Traum
fiihrung (Dan 7) fiihrung (Jes 9) (1Kén 3)
1. Gabe: 2 ~Wunderbarer »ein weises und
SRy »Herrschaft 1§ LY B %
Weisheit Ratgeber verstindiges Herz
. Gabe:
> S_age ,Konigtum® »Starker Gott* »Tod der Feinde®
1€
3. Gabe: : ) »Vater in Ewigkeit, slanges Leben
»Herrlichkeit ; «
Reichtum i Fiirst des Friedens” und Reichtum

Belege fiir eine Dreiklassengesellschaft und ihre transzendente Projektion
auf Gott (bzw. die Gétter) findet Lang auch an anderer Stelle, etwa wenn
in Jer 9,22 der ,Weise, der Starke und der Reiche” als Vertreter des Volkes
genannt werden. Dabei fungiere der Weise fiir die Gebildeten (Priester,
Schreiber und Verwalter), der Starke fiir die Krieger und der Reiche fiir den
grofigrundbesitzenden Bauern.

Diese soziologische Beobachtung projiziert Lang auf die Religion, die
sich kultisch und ethisch artikuliert. Mit Hilfe dieser Dreiteilung liefen
sich gerade die unterschiedlichen und manchmal auch widerspriichlichen
Ziige erklaren, die dem Gott Israels im Laufe der Uberlieferungsgeschichte
zugeschrieben worden seien und die eine Konsequenz des sich entwickeln-
den Monotheismus darstellten. Stand dieser doch vor der Aufgabe, die
theologischen Attribute einer Vielzahl von urspriinglich miteinander kon-
kurrierenden Géttern aus der Umwelt Israels auf eine einzige gottliche Per-
son in der Glaubensgeschichte Israels zu konzentrieren. Dabei setzt Lang
voraus, dass auch die Religion Israel urspriinglich aus einem polytheisti-
schen Hintergrund stammt und sich erst allmédhlich dem Monotheismus
zuwandte, der schlie8lich alle géttlichen Attribute auf Jahwe vereinte.

Belege fiir einen polytheistischen Ursprung der alttestamentlichen Re-
ligion finden sich in der Bibel vielfiltig. Auffillig ist allein schon der hiu-
fige Wechsel des Gottesnamens und die Verwendung von Gottesbezeich-
nungen, die aus dem kanaaniischen Pantheon stammen.** Das Verhaltnis
des kanaaniischen Hochgottes ,El“ zu ,,Jahwe“ sei urspriinglich das einer
Hauptgottes zu einer untergebenen Gottheit gewesen.” Lang vermag diese
These durch biblische Belegstellen stiitzen, die noch auf einen géttlichen
Pantheon in Israel verweisen.* Erst in spéterer Zeit habe Jahwe, der zu-
nichst ein Gott der Krieger - vermutlich der Midianiter oder der Edomi-
ter” — war, wie einige Stellen im Exodusbuch und das als Quelle genannte

* Zum Problem vgl. Lang, Jahwe, 245.260; ferner: Preuf, Theologie I, 158 ff.; O. Kaiser, Der

Gott des Alten Testaments. Theologie des AT, Bd. 1: Grundlegung, Gottingen 1993, 9o ff,;

A.J. H. Gunneweg, Biblische Theologie des Alten Testaments. Eine Religionsgeschichte Is-

raels in biblisch-theologischer Sicht, Stuttgart u.a. 1993, 37-44.

Vgl. Lang, Jahwe, 39 ff. 211-233.

Vgl. a.a. 0., 42-46 u. 6.

7 Vgl. Ris, 4: ,Jahwe, als du auszogst von Seir, als du vom Lande Edoms dich nahtest, da bebte
die Erde". Vgl. auch Dtn 33,2; weitere Belege fiir die Edomiter-These bei Lang, Jahwe, 218.



Gottes ,,Lebenslauf* oder: Heilsgeschichte als Gottesgeschichte 175

»Buch der Kriege Jahwes” in Num 21,14 zeigten, alle anderen gottlichen
Attribute (Schopfer, Erbarmer, personlicher Wohltiter) in sich aufgesogen.
Der urspriingliche Kriegsgott Jahwe habe erst dann Milde zeigen kénnen,
nachdem er die aus der kanaanidischen und mesopotamischen Umwelt ver-
trauten Gottesattribute erfolgreich usurpiert habe.

Die Gottesgeschichte Israels habe polytheistische Urspriinge, die sich

aber zu einer Siegesgeschichte des einen Gottes Jahwes entwickelt hatte.
Diesen religionsgeschichtlichen Grundzug verfolgt Lang durch das ganze
Alte Testament, wobei er immer wieder die von Dumézil iibernommene
Dreigliedrigkeit der Funktionen Gottes bestitigt sieht:*

-

38
39
40
41

Als Herr der Weisheit begegnet Israels Gott in der ersten der drei Funk-
tionen als milder und weiser Herrscher und Gesetzgeber, der zugleich
Recht spricht.” Dafiir steht das hebriische Wort schafat, das ,richten®
oder ,.herrschen® bedeutet. Auch die Richter im gleichnamigen alttesta-
mentlichen Buch tragen diesen primonarchischen Titel.

Dieser weise Herrscher verwandelt sich schliefflich auf dem Schlachtfeld
in den zu Zorn und Zerstérung neigenden Kriegergott, der etwa gegen
Amalek keinerlei Gnade gelten lasst und auf der Ausrottung der Feinde
besteht, die sich im Krieg nicht nur gegen Israel, sondern damit auch
gegen Jahwe selbst erhoben haben.* Dies ist in der ganzen Bronzezeit
auch das beherrschende Bild der umliegenden Nationalgotter. Die Be-
zeichnung Jahwes als ,,Retter” (im Krieg gegen die Feinde) verdankt sich
diesem Hintergrund (Jes 33,22).

Das dritte Pradikat deutet Jahwe als Geber der Fiille des Lebens fiir
Mensch und Tier.

3.1. In dieser Funktion segnet er alles Lebendige, weshalb die zentra-
le Titigkeit dieser Gottesvorstellung der Segen ist. Auch die Gottesbe-
zeichnung ,,El Shaddaj* lasst sich nach Lang auf diesen Hintergrund zu-
riickfithren. Dieser Gottesname, unter dem sich Jahwe den Patriarchen
geoffenbart haben soll (Gen 6, 3), wird von Lang als ,,Gott der Flure und
Felder® also aller Lebewesen einschliellich der wilden Tiere iibersetzt.
3.2. In dieser Eigenschaft wirkt Jahwe zugleich als Herr des einzelnen
Menschen und als deren personlicher Schutzgott, der sich um Gesund-
heit und Wohlergehen kiitmmert. Dabei handelt es sich um einen Got-
testypus, der eng mit den Patriarchenerzihlungen verbunden ist. Ein
solcher Gott braucht noch kein Heiligtum, weil er seine Schutzbefohle-
nen iiberallhin begleitet und ihnen immer nahe ist - ein theologisches
Erbe, das gerade im Exil wieder neu an Bedeutung gewann.”

3.3. Als Herr der Ernte sorgt er auch fiir das Wohl des Landes, indem
er Regen und mit dem Regen Ertrag der Felder schenkt. Reichtum und

Vgl.a.a.0,, 27.

Vgl. Ps 7,12; Jes 33,22.

Vgl. Gen 17,16; Ps 2 sowie die Eroberungskriege gegen die Kanaander im Josuabuch.

Dies ist nicht zuletzt ein theologisches Argument fiir die heute verbreitete Spitdatierung
der Erzihlungen der Patriarchen in der Genesis.



176 Kim Striibind

Wohlstand sind Resultate einer biuerlich-agrarischen Gesellschaft, de-
ren Ideal lautet: ,Ein jeder sitzt unter seinem Weinstock und unter sei-
nem Feigenbaum™?

Mit den Verben ,richten®, ,retten” und ,,segnen” sind nach dieser Kultur-
theorie die drei entscheidenden Eckpunkte des Handelns Jahwes benannt.*
Sie entsprechen nach Lang den Gottesattributen Herrschaft, Sieg und Le-
ben. Dabei zeigt sich ein Ungleichgewicht im Bereich der Vorstellung von
Gott als dem Herrn des Lebens, da es sich gleich dreifach entfalte. Lang
erklart diesen Umstand damit, dass die Gétter der 3. Funktion aufgrund
der Nihe zum komplexen Alltagsleben ,zahlreicher und spezialisierter*
seien als die Gotter der 1. und 2. Funktion.

Hier ist nicht der Ort, um die grofie Fiille an Belegen und Analogien auf-
zuzeigen, die Lang beim Gang durch die Bibel entdeckt. Seine Typologie,
die mit kulturellen und religiésen Vergleichen aus der Umwelt Israels ge-
spickt ist, erweist sich jedenfalls als eine tragfihige religionsgeschichtliche
These. Allerdings fragt man sich bei der Fiille an Analogien und Parallelen,
warum Israel iberhaupt eine eigene Religion entwickelte und weshalb sich
in der spiteren Konigszeit tiberhaupt ein vehementer prophetische Protest
gegen den kanaandischen Synkretismus erhob.

2.3. Zusammenfassung

An dieser Stelle zeigt sich die Schwiche des ansonsten beeindruckenden
Buches, das auf eine lange Forschungstatigkeit zuriickblickt. Dieser Religi-
onsgeschichte Jahwes fehlt vor lauter Analogien das eigentlich ,,Geschicht-
liche®, d.h. eine Antwort auf die Frage, warum es zu einer Vermengung
(Amalgamierung) der einzelnen Gottesbilder in der Gestalt Jahwes kam
und aus welchem Grund Israels Religionsgeschichte in den Monotheismus
miindete. Langs Gottesgeschichte ist ein Produkt der Kultur- und Sozialge-
schichte, ohne jedes Geheimnis und ohne wirkliche Offenbarung.

Trotz der gewihlten religionsgeschichtlichen und traditionsgeschicht-
lichen Methode werden die unterschiedlichen Ziige des Gottes Israels nicht
historisch diachron dargelegt, sondern folgen einem synchronen Ansatz.
Die Eigenschaften Jahwes werden gerade nicht als Folge einer Entwicklung
ihrer historisch-kulturellen Voraussetzungen beschrieben, sondern syste-
matisierend und typisierend nebeneinander gestellt. Der Autor widmet der
historischen Genese des Jahwebildes nur einen Epilog und bekennt dortauch
die Defizite der von ihm gewihlten Darstellung.** Damit ist ein wesentlicher

1Kén 5, 5; Mi 4, 4; Sach 3,10.

Vgl. Westermanns Theorie von Gottes ,rettendem” und ,segnenden” Handeln (C. Wester-
mann, Der Segen in der Bibel und im Handeln der Kirche, Miinchen 1968).

“ Lang, Jahwe, 28.

5 Vgl a.a.0, 2uff.

43



Gottes ,Lebenslauf” oder: Heilsgeschichte als Gottesgeschichte 177

Nachteil gegeniiber der dynamischeren Darstellung von Jack Miles genannt,
auf die wir gleich zu sprechen kommen werden.

Wer allerdings etwas iiber den kulturellen Hintergrund des Alten Testa-
ments erfahren méchte, um dessen Texte und theologische Aussagen besser
zu verstehen, stofit auf ein groflartiges Buch, das auch fiir Nichttheologen
durchaus lesbar ist. Das Werk kann und will nicht sagen, welcher Offenba-
rungshintergrund sich in den Texten verbirgt und versteht den Glauben Is-
raels als Projektion einer sozialen Utopie, die an Ludwig Feuerbachs Kritik
am Christentum erinnert. An dieser Stelle kommt dann doch irgendwann
der Glaube ins Spiel und die Religionsgeschichte an das Ende ihrer Kunst.
Fiir die personliche Andacht und religitse Erbauung ist diese Art der Dar-
stellung sicher weniger geeignet.

Aber es gibt ja noch andere Formen einer gewinnbringenden Bibellektii-
re, die nicht auf eine unmittelbare spirituelle Verwertbarkeit im Alltag aus
sind, sondern zu begreifen suchen, wie Israel sein Leben als Volk Gottes
theologisch bewiltigte und mit den religiésen Herausforderungen in den
Epochen seiner Geschichte fertig wurde. Wer sich auf eine solche Betrach-
tung einldsst, wird feststellen, dass unsere Antworten oft denen Altisraels
und seiner Umwelt dhneln. Analogien fiir unser soziales Miteinander liegen
trotz des kulturellen Abstand durchaus nahe. Dazu ist auch die dreiglied-
rige Funktion Gottes als des Herrn der ,Weisheit®, des ,,Krieges“® und des
»gelingenden Lebens® zu zéihlen, auf die wir auch heute schwerlich verzich-
ten wollten. Zudem machen Biicher wie das von Bernhard Lang immun
gegen jede Form des Bibelfundamentalismus, der einem nach der Lektiire
dieses Buches erst recht als eine ausgesprochen dumme Ideologie vorkom-
men muss. [nsofern ist Langs Studie als ,,bibeltreu” zu bezeichnen, weil sie
die Lesenden an den Entstehungsort und in den kulturellen Kontext bi-
blischer Texte mitnimmt und dabei die 200-jahrige historische Arbeit am
Alten Testament in gelungener Weise zusammenfasst.”’

3. Der Kanon des Alten Testaments als Gottes Biographie (Jack Miles)

3.1. Die Literaturwissenschaft als methodologischer Hintergrund

Wihrend Lang bemiiht ist, die unterschiedlichen Wesensziige Jahwes ne-
beneinander zu stellen, folgt Jack Miles in seinem Buch ,,Gott. Eine Bio-
graphie®, fir das er den renommierten Pulitzer-Preis gewann, einem
diachronen Muster, das dem historischen Verlauf der alttestamentlichen

* Freilich mit der Einschrinkung, dass dies ausschliellich von seiner beschiitzenden und
beschirmenden Konnotation her verstanden wird!

# Auf eine Stirke des Werks sei noch hingewiesen: In zwei ,,Beilagen” werden die unter-
schiedlichen Namen des hebriischen Gottes erklirt und eine ,,Kulturgeschichte des Alten
Orients® in nuce entworfen. Vgl. Lang, Jahwe, 245-269.

“ Die amerikanische Originalausgabe erschien 1995, die deutsche Ubersetzung liegt seit
1996 vor.



178 Kim Striibind

Textfolge besser entspricht. Das Alte Testament ist fiir Miles eine grofie
Nacherzahlung des Lebens und damit der sich entwickelnden ,,Personlich-
keit* des Gottes Israels. Unter stindigem Rekurs auf die Selbstaussagen der
Bibel iiber ihren gottlichen Hauptdarsteller (,,Protagonisten®) dekonstru-
iert er mit analytischer Prazision das traditionelle Bild eines Gottes, der un-
verdnderlich, allwissend und omnipotent von Ewigkeit zu Ewigkeit in einer
abstrakten Menschenferne lebt und regiert. Gerade von der Mehrschichtig-
keit der Person Jahwes, die sich in der Fremdheit und Widerspriichlichkeit
alttestamentlicher Gottesaussagen zeigt, zeigt sich Miles besonderes faszi-
niert. An dieser Faszination beteiligt er seinen Leserinnen und Lesern in
einem kanonischen Rundgang von geradezu epischer Breite.

Hatte Karl Barth von Gott als dem ,ganz Anderen® gesprochen, so be-
schreibt Jack Miles Jahwe, wie es die Bibel auch tut: Als einen, der seinem Lieb-
lingsgeschopf dhnlicher ist, als es beiden manchmal lieb ist, ein Wesen, das
eine Psyche, Gefiihle, Absichten und Pline hat, und das sich der auch fiir Gott
selbst aufregenden Wirklichkeit einer von ihm geschaffenen Welt stellt. Folgt
man dieser Spur, so wird das Alte Testament ohne hermeneutische Klimm-
ziige zu einer aufregenden biographischen Reise, die Anklange an Hermann
Hesses Entwicklungromane und Hegels Geschichtsphilosophie bietet. Lernt
Gott sich doch tiber die Geschichte der Menschen selbst tiberhaupt erst ken-
nen. Bemerkenswert und ambivalent, was Gott iiber Gott dabei erfahrt.

Diese Methode, die Bibel in ihrer anthropomorphen Rede von Gott ernst
zu nehmen, ist alles andere als ein Zeichen von Naivitit, wie der Leser und
die Leserin schnell merkt. Dafiir ist Miles ein viel zu guter Kenner und
ausgewiesener Fachmann der wissenschaftlichen Exegese und Religionsge-
schichte Israels, deren Erkenntnisse er implizit verarbeitet, um den Span-
nungsfaden nicht durch methodische Erorterungen zu verlieren. Gerade
die Texte der Bibel offenbarten einen Gott, von dem ebenso menschlich ge-
redet werde wie von jeder anderen historischen Person. Miles nimmt damit
die biblisch-kanonische Form der Darstellung Jahwes ernst und schreibt
Gott als Figur des grofien Dramas der Weltgeschichte eine Personlichkeit
zu.” Jede Personlichkeit hat aber nicht nur Stirken, sondern immer auch
Schwichen und Defizite, die sich in der Begegnung mit anderen offenbaren
und entfalten. Gerade das Wechselspiel unterschiedlicher und durchaus
widerspriichlicher Charaktereigenschaften mache das Wesen einer Per-
sonlichkeit aus, wobei die Besonderheit der Bibel darin besteht, dass sie
eben auf diese Weise von Gott redet und nicht den ,,Gott der Philosophen”
(Blaise Pascal) zum Gegenstand des Glaubens macht. Miles faszinierende
»Bibeltreue® zeigt sich als Treue gegeniiber dem konkreten Text, die sich auf
wohltuende Weise von dogmatischen und sonstigen konfessionellen Pri-

* Ich mochte an dieser Stelle auf einen - freilich ganz anders geartete Entwurf - hinweisen,
der methodisch jedoch in dieselbe Richtung weist: H. Fror, Ich will von Gott erzihlen wie
von einem Menschen, den ich liebe, Miinchen *1982.



Gottes ,Lebenslauf” oder: Heilsgeschichte als Gottesgeschichte 179

missen emanzipiert, die nach der Lektiire der Gottesbiographie erst recht
als ideologische Verzeichnungen offenbar werden.

Wie aber ldsst sich angesichts der unterschiedlichen alttestamentlichen
Texte iiberhaupt von einer ,,Biographie® Gottes sprechen? Ausgehend von
den verschiedenen Ziigen, die Jahwe in der Bibel zugeschrieben werden
- vom aufbrausenden Kriegsherrn und arroganten Potentaten bis zum fiir-
sorglichen Familienvater und ewig giitigen Geduldswesen - fragt Miles, wie
es zu solchen widerspriichlichen Pradikationen kommen konnte. Im sorg-
faltigen Nachzeichnen der Ambivalenzen der Personlichkeit Jahwes, die in
den Begegnungen mit Menschen und Israel zutage treten, folgt Miles dem
Aufbau des jiidischen Bibelkanons.* Der dreigeteilte hebriische Kanon, der
sog. »Tenach® (hebr. Abkiirzung fiir ,Tora®, ,,Propheten” und die iibrigen
»Schriften®), weicht von der christlichen Anordnung der biblischen Biicher
ab, obwohl der Textbestand mit der Lutherbibel (ohne die Apokryphen)
identisch ist.” Der Grund dafiir ist darin zu suchen, dass die Anordnung der
biblischen Schriften nach dem hebréischen Kanon den geschichtlichen Vor-
gang der Kanonisierung nachzeichnet und damit dem tatsichlichen Alter
der biblischen Biicher hiufiger folgt (ausgehend von den iltesten Schriften
am Anfang bis zu den jiingeren am Ende des Kanons). Der christliche Ka-
non des Alten Testaments folgt dagegen einem anderen Prinzip, das einer
eigenen theologischen Systematik Rechnung trigt: Er thematisiert zunichst
die ,Vergangenheit“ (Pentateuch), danach die ,,Gegenwart* (Psalmen, Sprii-
che und Weisheit) , gefolgt von der Zukunft des Wortes Gottes (Propheten),
wobei sich die Schriften des Neuen Testaments nahtlos als Erfiillung der
prophetischen Verheiflungen durch Jesus Christus anschlieflen.*

Die Anordnung der alttestamentlichen Schriften nach dem jiidischen Bi-
belkanon bietet sich fiir Miles also deshalb an, weil hier die historische Ent-
wicklung des Gottesverstandnisses in einen nachvollziehbaren traditions-
und religionsgeschichtlichen Zusammenhang gebracht werden kann. Dies
ist auch insofern sinnvoll, als die spiteren Schriften oft auf frithere Texte
des Bibelkanons antworten und so mit ihnen in einem literarischen Dia-
log stehen. Die Auflosung der historischen Beziehung innerhalb des Ka-
nons durch die christliche Anordnung der Schriften suggeriert dagegen,
dass Gott in allen Phasen seiner Einflussnahme auf die Geschichte der Welt
und der Menschen immer gleich und unverinderlich sei. Das aber ist nach
Miles eine triigerische Annahme, der die alttestamentlichen Texte gerade
nicht folgten. Die ambivalenten Erfahrungen, die Menschen in der Bibel
mit Gott machten, sprachen eine deutlich andere Sprache.

 Vgl. Miles, Gott, 27-32.

*' Der hebriische Bibelkanon ist nach folgendem Schema aufgebaut, das dem historischen
Verlauf der Kanonisierung entsprechen diirfte: Tora (Gen, Ex. Lev, Num, Dtn); Propheten
(Jos, 1-2Sam, 1-2 Kén, Jes, Jer, Ez, 12 kleinere Propheten von Hos bis Mal); Schriften (Ps,
Hi, Spr, Rut Hhl, Koh, Klgl, Esther, Dan, Esr, Neh, 1-2 Chr).

Dabei schreibt diese Anordnung — im Unterschied zur hebriischen Bibel - die geschicht-
lichen Uberlieferung der Deuteronomisten (1-2Sam, 1-2 Kén) nicht den ,fritheren Pro-
pheten” zu, sondern subsumiert diese insgesamt unter die ,Vergangenheit*.



180 Kim Striibind

Noch eine weitere Voraussetzung ist fiir Miles wichtig. Wiéhrend fiir
Lang die Religionsgeschichte die dominierende Methode zur Erschliefung
des Wesens Jahwes ist, lasst sich Miles in seiner Analyse von Erkenntnis-
sen der Literaturwissenschaft leiten. Unter Riickgriff auf Methoden der
Dramenanalyse (z.B. bei Shakespeare) findet Miles im Bibelkanon Anhalt
fiir eine Erschlieffung des ,,Charakters? Jahwes, dessen Personlichkeit sich
im Handlungsfortschritt entfalte und entwickle. Freilich ist dies nicht als
Absage an eine religids-spirituelle Deutung der Bibeltexte zu verstehen, die
Miles ausdriicklich bejaht - auch wenn dies nicht Gegenstand der von ihm
vorgestellten literarischen Darstellung sein kénne:

,Ich schreibe hier iiber das Leben Gottes des Herrn als das des Helden eines
Klassikers der Weltliteratur — nimlich der hebriischen Bibel oder des Alten Tes-
taments — und nur als das. Ich schreibe nicht iber Gott den Herrn als Gegenstand
des religiosen Glaubens (auch wenn ich sicher nicht gegen ihn schreibe). [...] Eine
Gestalt, der man kein Leben hinter der Biihne zuschreibt, kann kein Leben auf
der Bithne haben. Und so ist es auch mit Gott, dem Protagonisten der Bibel.**

Miles betrachtet das Alte Testament also unter Gesichtspunkten, wie sie
fiir andere literarische Werke auch gelten: Als ein dramatisches Gesamt-
werk, wobei die in der alttestamentlichen Wissenschaft sonst iibliche Un-
terscheidung einzelner Quellen bewusst fallen gelassen oder implizit in die
Darstellung eingearbeitet wird. Diese Methode einer ,bewussten Naivitat®,
wie Miles sie nennt,™ hat Vorteile, weil das Alte Testament auf diese Weise
als ein Gesamtwerk zutage trete, als das es von seinen Herausgebern ja auch
verstanden sein wolle:

»Kritische Historiker sind [...] bemiiht, das, was wirklich geschah, von dem zu
unterscheiden, was nicht geschehen ist. [...] Mythos, Legende und Geschichte
sind in der Bibel dauernd vermischt, und Bibelhistoriker sind dauernd damit
beschiftigt, sie voneinander zu trennen. Die Litera[tu]rkritik® kann diese Be-
standteile nicht nur vermischt lassen, sie muss es sogar tun.*’

Ist die Bibel aber auch in ihrer Gesamtheit ein literarisches Werk, so treten
hier wie in jedem Roman oder Theaterstiick Figuren (,,characters®) auf, deren
Handlungen und Absichten den dargestellten Gang der Dinge bestimmen.
Je komplexer eine Personlichkeit ist, desto mehr Entfaltungs- und Entwick-
lungsmoglichkeiten bietet sie fiir die Darstellung von Stoffen und The-
men. Gerade aus der inneren Ambivalenz der Bithnencharaktere schopfen

% Wobei im Englischen das Wort ,character” auch die Bithnenrolle eines Schauspielers
meint! Diese doppelte Bedeutung lisst sich im Deutschen nicht adidquat tibersetzen.

1 Miles, Gott, 21.

s Cs2

5 Der Ubersetzer von Jack Miles, Martin Pfeiffer, verwendet fiir Miles Methode durchgéin-
gig den Begriff , Literarkritik“., Weil dieser in der Exegese aber eine bestimmte Methode
der Quellenscheidung meint, ist diese Ubersetzung fiir die Augen der Theologen proble-
matisch. Ich erlaube mir daher, den etwas ungliicklich gewihlten Begriff des Ubersetzers
durch die Bezeichnung , Literaturkritik® zu ersetzen.

5 Miles, Gott, 25.



Gottes ,,Lebenslauf* oder: Heilsgeschichte als Gottesgeschichte 181

Dramen ihre Faszination und Kraft. Mit dem Alten Testament sei es nicht
anders, behauptet Miles. Das Gesamtbild aller Texte offenbare die Geschich-
te Gottes als der Hauptperson des Alten Testaments, die sich biographisch
nachzeichnen lasse — und dadurch ausgesprochen authentisch wirkt.

Dabei spielen die menschlichen Partner, mit denen Gott interagiere,
eine entscheidende Rolle. Sie stellten Jahwe als Protagonisten der Bibel vor
stets neue Herausforderungen, die sich immer wieder — und zudem hochst
plausibel! - als Gottes ureigene Konfliktgeschichte entpuppe. Das macht
Gott zu einem interessanten Thema des Biographen, denn: ,,Die Erkenntnis
eines ungelosten Konflikts in einem Charakter kann die entscheidendste
Erkenntnis sein, die es im Hinblick auf ihn gibt.“** Mit anderen Worten:
Nichts wire langweiliger als ein Gott, dessen Wesen keine Geheimnisse
und Abgriinde in sich berge.”

Eine scharfsinnige und an den Stoffen selbst gewonnene Dramaturgie
des Charakters Gottes und seiner dabei offenbar werdenden Ambivalenzen
und Ritsel - das ist es, was Miles in einem Durchgang durch das Alte Tes-
tament grandios inszeniert. Folgen wir den biblischen Aussagen tiber Gott
ohne die iiblichen metaphorischen Relativierungen, verschwindet das Bild
vom ewig iiber allem thronenden unverianderlichen Potentaten, der im Lau-
fe der Geschichte immer abstrakter wurde, je praziser ihn die Theologie zu
erfassen suchte, wobei sie zuerst die Personlichkeit und mit ihr folgerichtig
auch die Person Gottes aus dem Blick verlor. So wurde Gott schliefllich
zum ,,ganz Anderen“ (K. Barth) oder zu dem, ,was uns unbedingt angeht®
(P. Tillich).

Diese verlorene Dimension des wenn auch nicht ontologisch, so doch
literarisch greifbaren ,,Charakters® Gottes, von dem die Texte in grofier
Offenheit kiinden, holt Miles’ Relecture nun in unsere Zeit zuriick. Dem
unverdnderlichen Gott philosophischer und theologischer Abstraktionen
hdlt Miles entgegen: ,Gott ist bestdndig; er ist nicht unwandelbar.“” Denn
Identitét ist immer die Summe sehr unterschiedlicher Wesensziige:

»Vom Augenblick der Empfingnis an, wenn aus 23 Chromosomen eines Man-
nes und 23 Chromosomen einer Frau die erste Zelle eines neuen menschlichen
Wesens entsteht, sind wir durch unsere innere Spaltung definiert. Unsere ein-
zige Identitdt ist ein Mangel an Identitit. Wir haben nichts, das ganz unser Eige-
nes wire.“ [...] ,,Die tiefste Rechtfertigung dafiir, den Tenach [i.e. die jiidische
Bibel] als die Biographie Gottes zu lesen, liegt darin, dass er dhnlich wie sehr
viele Biographien von Menschen den Spaltungen in einer Gestalt folgt, wie sie
in einem Lebenswerk zum Ausdruck kommen.“?

B Ao

Miles’ Primissen lassen durchaus Vergleiche zu Luthers Annahme eines ,,Deus abscon-
ditus®, also der ritselhaften und dunklen Seite Gottes, zu.

% Ebd:

o ANR0. 3

© 240,36



182 Kim Striibind

Miles Gang durch Gottes Biographie, die er auch eine ,Theographie™’
nennt, miindet letztlich in ein Mysterium gottlichen Schweigens, in das
Gott sich in Folge schwerer und nicht immer siegreicher Auseinanderset-
zungen mit den Menschen zuriickzieht. Gottes Personlichkeit bleibt durch
diese Riickzug und fehlenden Abschluss seiner Biographie letztlich geheim-
nisvoll. Nach der fiir seine Reputation verlustreichen Auseinandersetzung
mit Hiob habe er sich zum Schweigen entschlossen. Ab da werde, historisch
betrachtet, von Gott im Alten Testament nur noch in der dritten Person
gesprochen, wihrend Gott die Menschen nicht mehr direkt anspreche.®
Andere biblische Schriften schweigen ab diesem Zeitpunkt sogar ganz iiber
Gott (Ruth und Esther).

Eine bestechende Einsicht des Buches diirfte iiberraschen: Gott ist wohl
immer der Stirkere und verlisst alle Schauplitze als Gewinner. Aber er ist
nicht unfehlbar. Und manche seiner Siege iiber die Menschen, mit denen er
Umgang pflegt, kann man durchaus Pyrrhussiege nennen. Abraham und
Hiob etwa verlassen als moralische Sieger das Schlachtfeld, auf dem sie wie
Jakob ,,mit Gott gerungen und obsiegt” (Gen 32,29), wenn auch nicht gewon-
nen haben. Die entsprechenden Passagen sind ausgesprochen lesens- und
nachdenkenswert!

Miles gottlicher Lebenslauf ist ein monumentales Werk, und doch ist
keine Seite zu viel geschrieben, weil es sich zugleich um einen tiefsinnigen
Kommentar zum Alten Testament handelt,*® der mit Fug ,bibeltreu” ge-
nannt werden darf.*® Die Stirke dieser Biographie ist ,eine bewusste post-
kritische und postmoderne Reintegration mythischer, fiktionaler und his-
torischer Elemente in der Bibel, die es der Gestalt Gottes gestattet, aus dem
Werk, dessen Protagonist Gott ist, deutlicher hervorzutreten.”” Der von

D e O3
5 Dies gilt allerdings nur, wenn man der jidische Anordnung der Schriften im Alten Testa-
ment folgt (s. 0.).
% Meine Charakterisierung des Werks von Jack Miles als ,Kommentar® ist hier im litera-
rischen und nicht im streng wissenschaftlichen Sinn zu verstehen: Eher wie ein scharfsin-
niger Kommentar in einer (gehobenen) Zeitung wie sie in DIE ZEIT oder in der FAZ zu
finden sind. Kommentare der Bibelwissenschaft sind etwas anderes. Dazu Miles (a.a.0O.,
360): ,Eine Biographie Gottes ist kein richtiger Kommentar zur Bibel; und im allgemei-
nen haben wir uns weder Zeile fiir Zeile mit dem Text auseinandergesetzt [...] noch mit
fritheren Kommentatoren diskutiert.” Dies stimmt allerdings nur teilweise, denn implizit
stoft man in ,,Gott. Eine Biographie“ auf zahlreiche Spuren einer gelehrten exegetischen
Auseinandersetzung, deren Charme darin besteht, das der Leser bzw. die Leserin ange-
sichts der Faszination, die von diesem Werk ausgeht, dies zunachst kaum bemerkt. Auch
darin besteht ein - bisweilen durchaus wohltuender — Unterschied zu den oft schwer les-
baren Konvoluten der exegetischen Kommentarliteratur.
Der ,,Evangelikalismus“ konstruiert mit seinem Postulat eines angeblich ,bibeltreuen”
Schriftverstindnisses einen Anspruch, der bei niherer Betrachtung nach zwar nicht der
Bibel, wohl aber der Irrtumslosigkeit des Papstes in Glaubensfragen verdichtig nahe
kommt. In Wahrheit handelt es sich bei den Evangelikalen um eine Bibelgldubigkeit ganz
eigener Art, die von der wirklichen Bibel mindestens so weit entfernt ist wie die romisch-
katholische Amtskirche von Jesus von Nazareth.
%  Miles, Gott, 360.

66



Gottes ,,Lebenslauf“ oder: Heilsgeschichte als Gottesgeschichte 183

Jack Miles aus den biblischen Texten rekonstruierte Gott ist nicht nur in-
teressanter, sondern letztlich auch liebenswerter als das oft reichlich leblose
Kunstprodukt eines Gottes aus der orthodoxen Retorte der verfassten Kir-
chen, das man zwar verehren aber gerade nicht lieben kann.

Ich greife aus diesem umfangreichen Werk, dem der Autor weniger Jah-
re spiter eine neutestamentliche Nachfolgegeschichte an die Seite stellte,*
zwei Beispiele seiner Analyse Gottes heraus: Seine Rolle bei der Erschaf-
fung des Menschen und im Verlauf des ,,Siindenfalls“ sowie dessen Ausein-
andersetzung mit Hiob.

3.2. Die Erschaffung des Menschen

Miles zeigt sich schon auf der ersten Seite der Bibel von Gottes geheimnis-
vollem Charakter fasziniert, dessen Ambivalenzen bereits mit den beiden
Schépfungsberichten einsetzen. Auch Miles weifs natiirlich, dass der letzte
Grund fiir die hinlanglich bekannten Widerspriiche zwischen Gen 1 und
2(=3) in der Unterschiedlichkeit der Quellen zu suchen ist. Beide Textkom-
positionen entstammen ganz unterschiedlichen Epochen und Kontexten,
was auch durch die unterschiedlichen Gottesnamen deutlich wird. Den-
noch insinuiert die bruchlose Anordnung beider Texte in der Genesis, dass
der zweite Bericht (Gen 2-3) als Erlduterung von Gen 1 verstanden werden
soll. Dies nimmt Miles nun auch psychologisch ernst.

»Gott spricht zu sich, aber nicht iiber sich“® Das ist das erste, was wir
iiber Gott, den Schépfer, erfahren. Gott verfiigt, indem er redet, und die
Welt fiigt sich, indem sie sich erschaffen lisst. Es sind kurze prignante Be-
tehle, mit der die Schopfung ins Dasein gerufen wird. Aber wer soll einen
Befehl ausfithren, wenn es an einem Gegeniiber fehlt? Das wire nach Miles
so als wiirde der Tischler, der nach seinem Hammer greift, laut das Wort
»~Hammer“ sagen. Man treffe auf eine Arbeit, die im Werden begriffen sei,
wobei das Auffillige am gottlichen Arbeiter darin bestehe, dass er alles,
was er tue (auch wo er zu sich selbst spricht), ohne jedes Zogern tue. ,,Er
ist nicht in Gedanken versunken. Er hat etwas ganz bestimmtes im Sinn,
und jedes Stadium in seinem Vorhaben fiithrt ohne Hast, aber mit duflerster
Sparsamkeit und Geradlinigkeit zum nichsten.”

Mit der Erschaffung des Menschen erfihrt das Schopfungswerk eine Za-
sur. Das Ritsel beginnt mit dem eigenartigen Wunsch des Schopfers, mit
dem Menschen ein Bild von sich selbst zu schaffen, das dann an seiner statt
iiber die Erde herrschen soll. Das lasse nur den Schluss zu: ,,Gott macht
eine Welt, weil er die Menschen will, und er will die Menschheit, weil er
ein Bild will.“”* Er wolle keinen Diener (wie in Mesopotamien), auch keinen

Vgl. |. Miles, Jesus. Der Selbstmord des Gottessohnes, Miinchen 2001.
9 A.2.0,; 40,

0 Ebd.

A Ava. O 42,



184 Kim Striibind

Verehrer, der ihn abgéttisch liebt. So bleibt die Frage, was Gott mit diesem
Wunsch nach einem Bild von sich eigentlich bezwecke oder auch verbergen
wolle. Freilich gibt Gott darauf in Gen 1 keine Antwort: ,Wenn dieser Gott
ein Privatleben hat oder sogar [...] ein gottliches soziales Leben im Kreise
anderer Gotter, dann lisst er uns daran nicht teilnehmen.“”> Gott scheint
ganz alleine zu sein.

Trotz dieser Diskretion im Blick auf sich selbst wartet Gott seinen in-
diskreten Lauschern gegeniiber urplotzlich mit einer faustdicken Uberra-
schung auf: Zwar hat es in seinem schéopferischen Tun - im Unterschied zu
Herakles, dem Schweif triefenden Muskelprotz der Antike - bisher keiner-
lei Hinweise auf Anstrengungen gegeben. Und doch miisse er sich schlag-
artig am siebten Tag von seinen Werken ausruhen. ,,Hat es ihn mehr ge-
kostet, als wir sahen? Ist er schwicher, als er sich anmerken lisst?“7* Schon
zu Beginn zeige sich im Protagonisten der Bibel ,,eine Mischung aus Starke
und Schwiiche, aus Entschlossenheit und Reue .

Im zweiten Schopfungsbericht verstarkt sich dieser Verdacht. Gott
tragt hier einen leicht modifizierten Namen. Statt ,,Elohim® (Gott) heif3t
er ,Jahwe Elohim® (Miles: ,,Gott der Herr®). Zwischen dem Schopfer und
seinem Lieblingsgeschopf zeigen sich erste Spannungen, fiir die Gott allein
die Verantwortung tragt. Die Menschheit lebt nicht mehr auf dem ganzen
Festland wie in Gen 1, sondern muss sich mit einem Garten begniigen. Und
an die Stelle der Erlaubnis, sich zu vermehren, tritt erstmals ein reichlich
absurd wirkendes Verbot (Gen 2,16f.): Wenn der Mensch die Erde beherr-
schen soll (Gen 1,26-28), wie soll er das ohne Erkenntnis und ohne Wissen
um Gut und Bose tun? Ist Letzteres nicht die notwendige Voraussetzung
fir Ersteres? ,,Dem Menschen wird kein anderes Motiv fiir seinen Gehor-
sam geboten als eines, das keinen Sinn macht.””

Die dunklen Ahnungen verstirken sich, als sich erste Pannen einstellen.
Die Schopfung ist nicht so vollkommen (Gen 1,31), wie Gott dies prima fa-
cie behauptet hatte: ,,Es ist nicht gut, dass der Mensch allein sei“ (Gen 2,18),
heifdt es urplotzlich, und alle Versuche Gottes des Herrn, diesen Mangel zu
beheben, schlagen zunéchst fehl. Die Schopfung ist gut, aber sie ist nicht
gut genug fir den Menschen, solange Gott der Herr dieses Defizit nicht
durch eine Reproduktion seines Werkes behoben hat.

Und dann ereignet sich die Begegnung des Menschen mit der verfiih-
rerischen Schlange, die dadurch verbliifft, dass alles, was sie sagt, tatsich-
lich wahr ist. Mit ihrem Wissen stellt sie unbestritten ihre Klugheit unter
Beweis, wihrend Gott der Herr am Ende der Versuchungsgeschichte als
Liigner dasteht: Der Mensch stirbt tatsidchlich nicht, sobald er von der ver-
botenen Frucht gegessen hatte und er erkannte tatsichlich Gutes und Bo-
ses (Gen 3,4-7). Beides hatte die Schlange richtig vorausgesagt! Nicht nur

72 WAai0)., 43,
3 Ebd.

BT\ W G I 17 8
G R P



Gottes ,,Lebenslauf oder: Heilsgeschichte als Gottesgeschichte 185

das: Die Geschichte offenbart Gottes innere Dissonanz, indem der Mensch,
der trotz der Drohung seines Schopfers nicht stirbt, einerseits hart zur Re-
chenschaft gezogen wird. Andererseits zieht Gott den aus dem Garten Eden
Verstofenen flugs Fellkleider iiber, als gereue ihn zugleich seine unglaub-
lich heftige Reaktion (Gen 3,21).

Wer ist die Schlange? Einen Teufel gibt es in dieser Erzdhlung noch nicht.
Ist sie womoglich Gottes Rivalin oder gar seine heimliche Agentin, die sei-
nem Willen zuarbeitet, wie Miles erwagt? Immerhin hatte ,die Schlange
die Wahrheit i{iber einen Baum gesprochen [...], iiber den Gott der Herr
etwas Falsches gesagt hat.“’® Die von Gott mit ihrer Klugheit geschaffene
Schlange scheint auf Gott hereingefallen zu sein, ist also eher dessen Opfer,
zumal es in einem monotheistischen Kontext keinen addquaten satanischen
Gegenspieler gibt, der hier auch nirgends auftaucht. Wie auch immer: Nach
Miles gibt ,,Gott der Herr" in Gen 2-3 keine gute Figur ab. Gottes Reaktion
auf den Tabubruch ist — auch wenn sie den Tod ausspart - zudem vollig
unangemessen, bedenkt man Gottes spiter so oft gepriesene Langmut (z. B.
in Ps 136). Seine Uberreaktion ist ein Rundumschlag, der erschrecken lésst.
Mit seinem emotionalen Ausbruch, den Gott ja durch die Bekleidung der
Menschen sofort wieder revidiert und dadurch mehr oder weniger bereut,
zeigt Gott der Herr, dass er seinem Bild tatsachlich dhnlicher ist als er es
womoglich zu sein wiinscht.

Die Diskrepanz zwischen dem Gott von Gen 1 und Gen 2-3 kénnte nicht
grofler sein: Hier der souverine grof3ziigige, in sich selbst ruhende und ge-
radezu entriickte Herr der Welten, dort einer, der weit weniger grofziigig
mit dem Menschen umgeht, seinen Handlungsraum nicht nur auf einen
Garten begrenzt, sondern dazu auch noch ausgesprochen rachsiichtig ist.
Denn nachdem ,,Gott der Herr" die Miihsal der Schwangerschaft und die
Schufterei auf dem Feld als gleichsam ewige Strafe iiber alle menschlichen
Nachkommen verhéngt hat, fragt man sich, warum er den Bestraften da-
nach Kleider anfertigt. ,Warum, wenn nicht deshalb, weil ihm, um es sehr
einfach auszudriicken, die ganze Sache Leid tut?*”” Kann Gott etwa nicht
ohne den Menschen sein? Ist er ihm in seiner Liebe verfallen? Nur warum ist
an dieser Stelle von Liebe so wenig die Rede, was die Bibel an anderer Stelle ja
durchaus iiber Gott auszusagen vermag? Ubersetzt man die textlichen Dif-
ferenzen zwischen Gen 1 und Gen 2-3 in innere Ambivalenzen, so folgt dar-
aus: ,Wenn Gott im ersten Schopfungsbericht die Menschen machte, weil er
ein Bild haben wollte, dann scheint Gott der Herr in diesem zweiten Bericht
die Menschen geschaffen zu haben, weil er Gesellschaft haben wollte.“”*

Nach einer bemerkenswerten Meditation der Begriffe ,Scham und Be-
gehren®, in denen sich der Mensch gerade als Gottes Spiegelbild erweist,
gelangt Miles zu dem Schluss:

“ A0 49
% A2.0 51
& Ebd.



186 Kim Striibind

,»Gott — erhaben, unerschiitterlich und aufrichtig in seinem Schépfungshandeln
[von Gen 1] - ist als Gott der Herr vertraulich und launisch geworden, und er
neigt jetzt zu dunkler Reue sowie zu noch dunkleren Zweideutigkeiten. Gott
der Herr ist Gott. Es gibt in diesem Text nicht zwei Protagonisten, sondern nur
einen. Doch dieser eine Protagonist birgt zwei auffallend verschiedene Person-
lichkeiten.“”?

Und so gilt insgesamt: ,,Als Gestalt ist Gott der Herr beunruhigend, so wie
jeder beunruhigend ist, der unermessliche Macht besitzt und anscheinend
nicht weif3, was er damit anfangen will.“* Denn Gott ldsst uns iiber die
Motive ihrer Austibung im Unklaren.

Das Erstaunlichste an solchen Sétzen ist, dass sie nach der Lektiire von
Miles gar nicht mehr so anst6flig oder blasphemisch klingen. Spitestens
jetzt will man wissen, wie diese Sache ausgeht.

3.3. Hiob

Den Hohepunkt dieser Gottesbiographie, die immer wieder von rdsonie-
renden Interludien des Autors unterbrochen wird, erreicht Miles in der Hi-
oberzdhlung. Die Geschichte, die aus einer Rahmenhandlung und einem re-
daktionell iiberarbeiteten Dialogteil besteht, ist hinldnglich bekannt: Hiob
ist ein exemplarischer Heiliger von makelloser ethischer Integritit, dessen
Glaube Gott auf makabre Weise mittels einer Wette gegen den Satan auf die
Probe stellt, nachdem dieser behauptet hatte, Hiob verehre Gott nur deshalb,
weil er von ihm ausschlie8lich Gutes erfahre. Ndhme man ihm weg, was er
hitte, wiirde er Gott dagegen ins Angesicht fluchen. Gott hilt dagegen und
tiberldsst Hiob den Folterungen Satans, worauthin der Gerechte prompt al-
les verliert, was er hat — Ausnahme seiner defitistischen Frau (Hiob 2,9).
Nach einem anfanglichen Beweis seiner Treue zu Gott, die ihn auch nach
schlimmsten Verlusten an diesem festhalten ldsst (Hiob 1,21) bricht der
Schwerkranke schliefilich unter der Last seines unbeschreiblichen Elends
zusammen und verflucht wenn auch nicht Gott (wie es der Satan prophezeit
hatte) so doch den Tag seiner Geburt. In langen und hochdramatischen Mo-
nologen klagt Hiob Gott vor Gott ob seiner ungerechtfertigten Feindschaft
gegen ihn, den Gerechten, an. Hiobs Freunde halten dagegen an der traditi-
onellen Sicht fest, dass die Erfahrung von Unheil und Leid immer eine Re-
aktion auf menschliches Fehlverhalten darstelle, auch wenn sich Menschen
ihrer Siinden nicht bewusst seien, was Hiob in seiner Klage gegen Gottes
Ungerechtigkeit allerdings nicht gelten ldsst. Nach einer schlussendlich er-
folgten rhetorischen Intervention Gottes ,,im Sturm® demonstriert dieser
seine iiberlegene Allmacht und des Menschen Ohnmacht. Kein Mensch
kénne ihn daher zur Rechenschaft ziehen, was Hiob (gemaf$ der traditio-
nellen Deutung des Schlusses, der Miles widerspricht, s.u.) schliefSlich zu

? Aa10.s3.
80 Miles, Gott, 50.



Gottes ,,Lebenslauf“ oder: Heilsgeschichte als Gottesgeschichte 187

Reue und Einsicht in die Unrechtmafiigkeit seiner Klage bewogen haben
soll. Hiob wird daraufhin entschidigt und erhilt das Doppelte aller seiner
Verluste von Gott erstattet.

Die Frage nach der Gerechtigkeit Gottes angesichts unverstindlichen
Leids ist auch in der Bibel nicht neu. ,,Doch als Prasentation von Zweifeln an
Gott oder von jenen dunklen Ahnungen tiber die destruktive, feindselige Sei-
te Gottes [...] stellt das Buch Hiob einen Héhepunkt [...] dar.“* Es attackiert
die traditionelle religiose Weltsicht, in der Gute belohnt und Bose fiir ihre
jeweiligen Taten bestraft werden. Es stellt auf hochst subversive Weise aller-
dings auch einen Gott in Frage, der fiir die Diskrepanz zwischen , Tun“ und
»Ergehen” und damit fiir ein ethisches Dilemma verantwortlich ist, indem es
seine zutiefst blasphemische Geschichte iber Gott den Herrn erzahlt*?,

Es beginnt mit der hochst anstoligen Feststellung, dass das Leiden der
Welt sich in einem Kontext abspielt, in der ein Gott das Zepter fiithrt, der
mit einem Satan Wettspiele auf dem Riicken seiner ahnungslosen Geschépfe
durchfiihrt. ,Die niemals abwesende dimonische Seite Gottes des Herrn
hat plétzlich einen ddmonischen Verbiindeten.*® Nach der traditionellen
Deutung verfolgt das Buch Hiob dabei zwei Hauptabsichten: Einerseits
wird der traditionelle Zusammenhang von Tun und Ergehen, wie ihn die
Weisheit (etwa im ,,Buch der Spriiche®) propagiert, in Frage gestellt, der-
zufolge guten Menschen Gutes, bosen Menschen dagegen letztlich immer
Boses widerfahre. Andererseits gibt das Ausbleiben dieses Mechanismus
dem Menschen kein Recht, Klage gegen Gott zu fithren, da der Mensch
aufgrund seiner hoffnungslosen Unterlegenheit und Inferioritit Gott ge-
geniiber nicht satisfaktionsfahig ist. Widerfahrt guten Menschen Boses, so
verdankt sich dies einem iibergeordneten Sinn, der sich einer moralischen
Bewertung entzieht und den der Mensch zu akzeptieren hat, auch wenn
ihm die Einsicht in diese Zusammenhinge verborgen bleibt.

Freilich zeigt die Hioberzihlung Risse in diesem theologischen Kons-
trukt, die Miles mit psychoanalytischer Unbestechlichkeit ans Licht bringt.
So muss auffallen, dass die mit grofiem Pathos vorgetragenen Gottesreden
(Kap. 38-41), die Hiobs Anklage zum Schweigen bringen sollen, durch die
Rahmenerzihlung am Ende des Buches entscheidend abgeschwicht wer-
den: Dort lobt Gott seinen kithnen Ankldger Hiob namlich zwei Mal aus-
driicklich und kritisiert allein dessen Freunde, die doch als Gottes Vertei-
diger aufgetreten waren: ,,Ihr habt nicht recht von mir geredet wie mein
Knecht Hiob!“ (Hiob 42, 8.9). Das ist eine iiberraschende Wende der Dinge,
die ebenso verriterisch ist wie die Tatsache, dass Gott Hiob eine zweifache
Entschadigung fiir das ihm widerfahrene Unrecht zukommen und ihn
schlussendlich ,alt und lebenssatt“ sterben lisst (42,10-17). ,Wenn der Herr
solches sagt, gibt er anscheinend zu, dass er tatsachlich nicht so gerecht

8AL a Qivasol
N A O sl
B! Koa. @ 355,



188 Kim Striibind

gewesen ist, wie es Hiobs Freunde behauptet haben; und auffilligerweise
behauptet der Herr in seiner zornigen Rede an Hiob nur, dass er allmach-
tig, aber nie direkt, dass er gerecht sein.”**

Diese offensichtliche Diskrepanz zwischen Gottes Allmacht und sei-
nem Gerechtigkeitsdefizit nimmt Miles zum Anlass fiir weitere Nachfor-
schungen, die ihm Einblick in den widerspriichlichen Charakter Gottes
des Herrn geben, der sich in seiner unberechenbaren Willkiir zeigt (vgl. Ex
33,19). Was fiir ein Gott ist das, der auf Kosten seiner Geschopfe mit seinem
Widersacher wiirfelt? Handelt es sich dabei um ein isoliertes Verhalten?
»Warum kann es nicht typisch sein? Woher kénnen wir das wissen?“**

Miles sucht die subtilen subversiven Intentionen des Buches und wird
fiindig. In einer bemerkenswerten Exegese der beiden nur scheinbar demii-
tigen Antworten, die Hiob auf Gottes Allmachtsgebaren gibt, verstarkt sich
der Verdacht, dass Hiob nicht wirklich bereut. Aufgrund des Dunstkreises
frommer Demut ist viel zu selten in Erwigung gezogen worden, dass Hiobs
Antworten an Gott ironisch oder zynisch gemeint gewesen sein kénnten.
Eben das legt Miles sorgfiltige Exegese seinen Leserinnen und Lesern ein-
drucksvoll nahe. Hiob ist geschlagen, aber nicht besiegt; Gott hat gesiegt,
aber er ist nicht der Gewinner! Denn Gott hat dem Leiden Hiobs nichts ent-
gegenzustellen als seine schiere Macht. Aber diese hatte Hiob ja gar nicht in
Frage gestellt. Er wollte keine Antwort auf die Machtfrage, sondern auf die
Frage nach Gottes Gerechtigkeit, die Gott ihm ,,als Spielpartner des Teufels"
offenbar nicht geben kann. Denn fiir Miles ,ist es die Gleichzeitigkeit von
Gerechtigkeit und Macht, welche Gott zu Gott macht. Wenn eines von bei-
den fehlt, ist Gott nicht Gott.“*® Psychologisch zeigt sich Gottes schlechtes
Gewissen so: ,,Die Gottheit hat etwas zu verbergen, um es grob zu sagen,
und sie verbirgt es, indem sie sich zu ihrer vollen majestitischen Statur
aufrichtet, sich die Gewidnder der Schopfung umlegt und mit kéniglichem
Gestus das Thema wechselt (ebd., Anm. 86). Diesem Eindruck kann man
sich nach der Lektiire der Gottesreden schwerlich entziehen.

Hiob ldsst sich nach Miles aber von Gottes Ablenkungsmanéver nicht tau-
schen. Er beugt sich, wie vor ihm Abraham,” der iiberlegenen Macht Gottes,
aber er entlasst Gott nicht aus der Antwort auf die Frage nach seiner Gerech-
tigkeit, sondern verstummt. Schweigen kann ebenso trotzig wie ehrerbietig
sein. ,Kurz, die Reden des Herrn an Hiob sind vielleicht Hiobs letzte Priifung,
eine Priifung durch kalkulierte Tauschung in einem Buch, das, wenn man es
als Ganzes nimmt, eine gigantische Priifung durch kalkulierte Tauschung
darstellt.“®® So lasst sich festhalten: ,Hiob spricht ausfiihrlich tiber Gerech-
tigkeit und verlangt, dass Gott darauf antwortet. Gott weigert sich. Gott

841A.2.0.,356;

B Asa OQlssy

8 A.a.0.,363.

Zwischen Abrahams und Hiobs ,,Gottesergebenheit” gibt es manche Parallelen, vgl.a.a. 0.,
63 ff.

88 Aa.0,364.



Gottes ,Lebenslauf* oder: Heilsgeschichte als Gottesgeschichte 189

spricht ausfithrlich iber Macht und verlangt, dass Hiob darauf antwortet.
Hiob weigert sich.“* Hiob kann auf Gottes geballte Macht nichts erwidern,
aber Gott bleibt ihm ebenfalls eine Antwort schuldig. Hiob denke gar nicht
daran, Gott aus diesem Dilemma zu erlosen und bereite mit seinem Schwei-
gen ,immerhin den Weg fiir die Bufle des Herrn® (ebd., Anm. 89). So zahlt
Hiob es Gott mit gleicher Miinze heim: ,,Durch sein [i.e. Gottes] Schweigen
hat der Herr Hiob gefoltert. Hiob lasst durch sein nahezu volliges Schweigen
den Herrn in einer Qual ganz anderer Art zuriick.”” Auch die scheinbar de-
vote zweite Antwort Hiobs an Gott (43,2-6) weicht im hebriischen Text von
den giingigen Ubersetzungen ab, wie Miles deutlich zu machen vermag. Er
iibersetzt die letzten Worte Hiobs wie folgt: ,,Nun, da meine Augen dich ge-
sehen haben, erbebe ich vor Jammer iiber den sterblichen Erdenklof3“ (42, 6).
Mag Gott gehofft haben, dass Hiob ihn fiir seine Werke lobe, so bleibt solches
Lob aus. Durch sein Schweigen akzeptiere Hiob lediglich die Ohnmacht des
Schwicheren. So bleibt als Fazit einzig — die Reue Gottes. Sie driickt sich in
einer gewaltigen materiellen Entschiadigung und dem Abbruch des Spiels mit
dem Satan aus, der mit keiner Silbe mehr erwdhnt wird.

»1deell hat Hiob ganz bis zum Schluss ausgehalten und die Reden des Herrn aus
dem Sturm heraus als seine letzte Priifung behandelt. Und wenn also [...] der
Herr am Ende des Buches Hiob preist, dann preist er sowohl Hiobs vorange-
gangene Hartnickigkeit gegeniiber seinen menschlichen Gesprichspartnern als
auch seine schlielliche, ganz und gar konsequente, halsstarrige Widerspenstig-
keit vor dem Herrn selbst. Hiob hat gewonnen. Der Herr hat verloren.””

Dies hat Konsequenzen fiir die weitere Geschichte Gottes, der sich aber
jetzt in Schweigen hiillt und aber den die sich anschlieffenden Biicher der
judischen Bibel (Tenach) nur noch in der dritten Person sprechen. Gott hat
sich zuriickgezogen, als hitte er sich von der Niederlage, die er gegen Hiob
erlitten hatte, nicht mehr erholt. ,,Gott kann nach dieser Episode nie mehr
ganz als das erscheinen, was er davor zu sein schien. Was hier noch wich-
tiger ist: Der Herr kann fiir sich selbst nie mehr ganz als derselbe erschei-
nen. Der Teufel ist jetzt ein fester Bestandteil seiner Realitdt.”* Denn seit
der Auseinandersetzung mit Hiob sei Gott sich seiner eigenen Zweideutig-
keit in einer Weise bewusst geworden, wie er sie nie zuvor gekannt habe.
Gott habe endgiiltig seine Unschuld verloren.”

3.4. Zusammenfassung

Mit diesen beiden Skizzen wird die Besonderheit der von Miles gewihl-
ten literarischen Methode deutlich: Er vermag literarische Spannungen
- durchaus im Sinne des Kanons als seinem Makrotext — durch die inneren

8 ALa1O6 365,
% A.a.Q., 366.
HUAT@ 3
R al® a7
% Vgl.a.a.0., 3761



190 Kim Striibind

Ambivalenzen eines Charakters zu beschreiben. Dass er dies nicht nur fiir
die in der Bibel beschriebenen Menschen, sondern auch fiir die mit den
Menschen interagierende und sich also offenbarende gottliche Hauptper-
son tut, ist die Besonderheit dieses unerhorten Erkenntnisweges, auf den
Miles seine Leserinnen und Leser mitnimmt.

Jack Miles schafft mit seiner atemberaubenden Gottesbiographie etwas
grundlegend Neues. Der Faszination Gottes tut sein biblisches Portrit keinen
Abbruch. Miles Werk erweckt keinen blasphemischen Eindruck, es macht Gott
vielmehr interessant und weckt die Neugier auf den Gott ,,hinter den Texten:
»Eine Gestalt, der man kein Leben hinter der Bithne zuschreibt, kann kein Le-
ben auf der Bithne haben.“* So aber ist der Gott Israels buchstablich der ,,protos
agonistes, oder ,erste Handelnde® der Bibel. Er betritt nicht die menschliche
Biihne. Er erschafft die menschliche Bithne, die er dann betritt. Er erschafft den
menschlichen Antagonisten, dessen Interaktion mit ihm alle nachfolgenden
Handlungen prigt.“* Miles erwigt, ob Gott womdglich von seinem mensch-
lichen Antagonisten - seinem ,,Ebenbild“ — geradezu abhéngig ist.

Dass Gott ohne sein menschliches Gegeniiber ganz alleine sei, muss dabei
als Folge des Monotheismus betrachtet werden. Polytheistische Religionen
weisen eine stirkere Spezialisierung der Gotterwelt auf, in der sich nicht je-
der Gott mit allen Menschen beschiftigen miisse. Vor der Sintflut hat Gott
gelegentlich noch mit sich selbst oder seinem himmlischen Hofstaat geredet:
»Lasst uns Menschen machen® (Gen 1,26) oder: ,,Seht der Mensch ist gewor-
den wie wir; er erkennt Gut und Bose” (Gen 3,22). Nach der Sintflut ist alle
Rede Gottes nur noch an den Menschen gerichtet. Fiir diesen Verzicht auf
seine gottlicher Souverinitit findet Miles eine anregende Erklirung: ,Gott
ist wie ein Romanschriftsteller, der zu Autobiographie oder Kritik buchstéb-
lich unfdhig ist und seine Geschichte nur durch seine Gestalten erzihlen
kann.””® Damit noch nicht genug: Gottes einzig kreative Taktik gegeniiber
seinen Geschopfen sei deren Lenkung: ,.Er erklart ihnen, was sie tun sollen,
damit sie das werden, was sie nach seinem Willen sein sollen. Er ist nicht an
ihnen selbst interessiert.”

Gottgibtseinem menschlichen Gegeniiber und auch dem Theographen Jack
Miles Ritsel auf. Gott sei sich eigentlich selbst ein Riitsel, wobei der Mensch
das Medium darstelle, das Gott helfe, es zu 13sen. ,,JImmer wieder ist Gott mit
dem Menschen unzufrieden, aber oft genug sieht es so aus, als entdecke er nur
in seinem Zorn und durch ihn, was ihn eigentlich zufrieden stellt.***

Jack Miles gelingt mit seiner Darstellung, was die Disziplin der alttesta-
mentlichen Theologie bisher nicht vermochte: Inmitten der Quellenvielfalt
und Lebenskontexte des Alten Testaments einen roten Faden aufzuspiiren,
der dem Alten Testament seine verlorene Mitte zuriickgibt. So ist der Bi-

. A0, 21
3R Ad0), 30y
% A.a.0.,108.
7 Ebd.

% A.a.0,;109.



Gottes ,Lebenslauf* oder: Heilsgeschichte als Gottesgeschichte 191

belkanon ein ,verwirrender Klassiker, von unzihligen Verfassern im Laufe
von vielen Hunderten von Jahren geschaffen, wird er weit mehr von seiner
zentralen Gestalt zusammengehalten, als von einer starren Struktur oder
von einem epischen Thema.*” Zwar kann man Gott nicht wissen, aber man
kann immerhin seine Geschichte nacherzihlen. Dieses reizvolle Paradox
wird durch Miles Theographie eindrucksvoll ausgelegt.

Miles vermag darzustellen, weshalb Menschen Gott so unterschiedlich
erfahren: Als gnadenlosen Richter, der bedingungslosen Gehorsam und
Blut fordert oder als fiirsorglichen, erbarmenden Partner und Freund, der
am liebsten alles Schlechte ungeschehen macht. Miles ist dariiber hinaus
ein grandioser Erzihler, dessen Sprache Schonheit, Eleganz und Wiirde
hat, ohne affektiert zu wirken. Seine Gottesbiographie ist ein reifes the-
ologisches Werk und eine besonders intelligente Form der ,Bibeltreue®.
Er nimmt die Bibel beim Wort — bei ihrem eigenen Wort iiber Gott und
versetzt die Lesenden durch sein Portrit in eine Textrealitit, die kaum zu
iiberbieten ist. Fiir Theologinnen und Theologen ist diese hinreifend ge-
schriebene Buch ein ,Muss®, fiir alle wachen Menschen des Glaubens aus
meiner Sicht eine dringende Lektiireempfehlung.

Lasst sich mit einem solchen Buch auch in der Gemeinde etwas anfan-
gen? Die Lektiire ist anspruchsvoll und verlangt Einiges von seinen Lese-
rinnen und Lesern. Fiir allzu orthodoxe Augen und Ohren ist Miles Got-
tesbiographie nicht geschrieben - es sei denn als Heilmittel. Nicht wenige
werden sich an der profanen Betrachtung stof8en und sich schon am Begriff
eines gottlichen ,,Charakters” oder einer ,,Biographie Gottes® stofien. Ich
halte das Buch gleichwohl fiir gemeindetauglich und habe es selbst erprobt.
In einem zweijihrigen Leseprozess wurde das Werk in unserem innerge-
meindlichen ,Theologischen Lektiirekreis“ gelesen und besprochen. Die
beteiligten Personen haben sich mit Gewinn darauf eingelassen. Als hilf-
reich hat sich erweisen, darauf hinzuweisen dass es sich bei dieser Biogra-
phie um eine ,Beschreibung® auf der Grundlage berlieferter Texte und
nicht etwa um eine Ontologie Gottes handelt. Es geht um Literatur, mithin
um die Geschichte des Verstehens und der Erfahrungen, die Menschen in
Lauf der Heilsgeschichte mit Gott gemacht und niedergeschrieben haben.
Uber das ,,Sein“ Gottes kann ein Mensch dagegen nicht schreiben.

Nach der Lektiire des Buches sieht man sich auf hochst vergniigliche Art
vor die Unergriindlichkeit Gottes gestellt, und es mag einem wie dem grof3-
en jidischen Gelehrten Rabbi Schlomo Jizchaki (,,Raschi“) gehen. In seiner
Auslegung der Stelle Ex 33,11-18, in der es heifdt, Mose habe Gott von Ange-
sicht zu Angesicht gesehen, ist zu lesen: ,,Die Propheten sahen Gott durch
eine triibe Scheibe und glaubten, ihn gesehen zu haben. Aber Mose hatte
ihn durch eine klare Scheibe gesehen — und wusste, dass er nichts gesehen
hatte. Gottes Geheimnis bleibt auch nach dem inspizierenden Blick des
Biographen gewahrt. Und das ist gut so.

PAE O



192 Kim Striibind

Vergleicht man beide Ansitze, den von Bernhard Lang, der auf traditio-
nellem Wege zu einer neuen Gesamtsicht des biblischen Gottes gelangt, mit
dem géttlichen Psychogramm von Jack Miles, dann haben sie je fiir sich
ihren Reiz. Dass es auch ohne die so oft mit diesem Attribut verbundene
evangelikale Konnotation méglich ist, der Bibel die Treue zu halten, ohne
ihr dabei zu verfallen — auch Liebe kann ja blind machen - haben beide
Autoren jedenfalls eindriicklich unter Beweis gestellt.

Bibliographie

Albertz, R., Religionsgeschichte Israels im Alten Testament, Bd. 1: Von den Anfin-
gen bis zur Konigszeit (ATD.E 8/1), Gottingen 1992

Fror, H., Ich will von Gott erzihlen wie von einem Menschen, den ich liebe, Miin-
chen *1982

Gestrich, Ch. / Schriter, ., Zu diesem Heft, in: BThZ 22 (2006), Thema: Kanon und
Schriftauslegung

Gunneweg, A.]. H., Biblische Theologie des Alten Testaments. Eine Religionsge-
schichte Israels in biblisch-theologischer Sicht, Stuttgart u.a. 1993

Jahrbuch fiir Biblische Theologie (JBTh 10), 1995: Religionsgeschichte Israels oder
Theologie des Alten Testaments?

Janowski, B., Kanonhermeneutik. Fine problemgeschichtliche Skizze, in: BThZ 22
(2006) 161-180

Kaiser, O., Der Gott des Alten Testaments. Theologie des AT, Bd. 1: Grundlegung,
Gottingen 1993

Kraus, H.-J., Geschichte der historisch-kritischen Erforschung des Alten Testa-
ments, Neukirchen-Vluyn ‘1989

Lang, B., Jahwe der biblische Gott. Ein Portrit, Miinchen 2002 (= Darmstadt 2002)

Miles, J., Gott — eine Biographie, Miinchen/Wien 1996 (= “2002)

Otto, E., Theologische Ethik des Alten Testaments, Stuttgart u.a. 1994

Preufs, H. D., Theologie des Alten Testaments, Bd. 1: JHWHs erwihlendes und ver-
pflichtendes Handeln, Stuttgart u.a. 1991

Rad, G. v., Theologie des Alten Testaments, Bd. 1, Miinchen ®1987

Rendtorff, R., Kanon und Theologie. Vorarbeiten zu einer Theologie des Alten Tes-
taments, Neukirchen-Vluyn, 1991

-, Der Text in seiner Endgestalt. Schritte auf dem Weg zu einer Theologie des Alten
Testaments, Neukirchen-Vluyn, 2001, 30-46

Reventlow, H. Graf, Hauptprobleme der alttestamentlichen Theologie im 20. Jahr-
hundert (EdF 173), Darmstadt 1982

Schmidt, W. H., Einleitung und Theologie, in: ders./Thiel, W./Hanhart, R. (Hgg.),
Altes Testament. Grundkurs Theologie, Bd. 1, Stuttgart 1989

Vincent, ]. M., Leben und Werk des frithen Eduard Reuss. Ein Beitrag zu den geis-
tesgeschichtlichen Voraussetzungen der Bibelkritik im zweiten Viertel des 19.
Jahrhunderts (BevTh 106), Miinchen 1990

Westermann, C., Der Segen in der Bibel und im Handeln der Kirche, Miinchen 1968



"Treue zur Tora im Neuen Testament:
Paulus und Matthiiusj

Peter von der Qsten-Sacken

Im Allgemeinen haben wir in evangelischer Tradition wohl kaum einen
unmittelbaren Zugang zur Sicht des Gesetzes oder der Tora, wie sie bei
einzelnen Zeugen des Neuen Testaments begegnet. In der Regel diirften
wir vielmehr - und vermutlich gilt dies zumindest zum Teil auch in frei-
kirchlichem Umfeld — mehr oder minder von der Auffassung geprigt oder
mitbestimmt sein, die Martin Luther von der Sache gehabt hat. Um diese
wirkungsgeschichtlich bedeutsame Prigung nicht aufler Acht zu lassen,
beginnen wir deshalb damit, dass wir uns Luthers Verstindnis des Themas
vor Augen fiithren. Anschliefend werden wir uns die Bandbreite der Rede
vom Gesetz bei Paulus veranschaulichen und von dort her die besonderen
Konturen seines Gesetzesverstdndnisses ins Auge fassen. Im einem dritten
Teil werden wir die Akzente herausarbeiten, die Matthius setzt, um ab-
schliefend noch einmal vergleichend zu Luther zuriickkehren.

1. Luther

Der Reformator hat des Ofteren geurteilt, ein guter Theologe miisse vor allem
eins kdnnen, nimlich Gesetz und Evangelium recht unterscheiden. Sehr oft
wird dies so verstanden, als sei mit dem Gesetz das Alte, mit dem Evangeli-
um das Neue Testament gemeint. Wirksam ist diese Tradition iiberall dort,
wo - leider teilweise bis heute hin — dem vermeintlichen Gott der Rache,
der kalten Gerechtigkeit, der unbarmherzigen Forderung usw. im Alten
Testament der vermeintliche Gott der Liebe, der Gnade und Barmherzig-
keit im Neuen Testament gegeniibergestellt wird. Gliicklicherweise gibt es
inzwischen landauf landab gravierende Korrekturen an diesem Bild, Kor-
rekturen, die sich zum Teil mit Luthers Auffassung der Sache beriihren. In
seiner Sicht finden sich Evangelium, das schenkende Wort Gottes, und Ge-

' Die Basis des folgenden Beitrags bildet ein Vortrag des Verfassers, der unter dem Titel
»Paulus und Luther im Einklang?“ in dem Sammelband verdffentlicht worden ist: Paulus
der Jude. Seine Stellung im christlich-jiidischen Dialog heute, hg. v. Sung-Hee Lee-Linke,
Frankfurt a. M. 2005, 69-8;. Er ist hier teils etwas gekiirzt, teils geringfiigig redigiert, auf
die im Titel formulierte Thematik abgestimmt und vor allem um den Teil tiber das Matt-
hiusevangelium erweitert worden. Der Vortragsstil ist dabei weitgehend beibehalten.

Zur Weiterarbeit an den hier angeschnittenen Zusammenhingen sei auf die Kommen-
tare zum Matthiusevangelium von Ulrich Luz und Hubert Frankemdlle sowie auf die bei-
den Monographien von Hans-Jiirgen Becker (Auf der Kathedra des Mose. Rabbinisch-the-
ologisches Denken und antirabbinische Polemik in Matthius 23,1-12, Berlin 1990) und
Volker Stolle (Luther und Paulus, Leipzig 2002) verwiesen.

ZThG 11 (2006), 193-205, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



194 Peter von der Osten-Sacken

setz, das fordernde Wort Gottes, in beiden Testamenten, in dem Alten wie
in dem Neuen, und entsprechend wird auch von beiden Testamenten Gott
als Richter und als Erbarmer bezeugt. Sodann ist die Unterscheidung von
Evangelium und Gesetz bei Luther Teil eines umfassenderen Verstindnisses
vom Wort Gottes. Wie redet Gott mit den Menschen? Darauf antwortet der
Reformator: Er verheifit, er verspricht, er sagt zu — das ist der Bereich des
Evangeliums, in dem Verheiflungen und Zusagen laut werden (Altes Tes-
tament) und zur Erfiillung kommen (Neues Testament). Und Gott gebietet
oder befiehlt, wie es ihm als Herrscher zukommt — dies ist der Bereich des
Gebotes bzw., nicht auf das Einzelne, sondern auf das Ganze gesehen, der
Bereich des Gesetzes.

Was nun diesen Bereich des Gesetzes angeht, trifft Luther eine ganze Reihe
von Unterscheidungen. So gibt es fiir ihn solche Teile des Gesetzes, die nur ei-
nen begrenzten Einzugsbereich haben und sich nicht auf alle Menschen oder
Zeiten erstrecken. Dies gilt etwa von den Geboten, die sich speziell an das
judische Volk richten wie das Gebot der Beschneidung, oder aber es gilt etwa
von Weisungen, die sich auf den Tempeldienst beziehen und die nach Luther
aus geschichtlichen und theologischen Griinden tiberholt sind. Dieser ganze
Bereich des Gesetzes ist fiir den Reformator ,,der Juden Sachsenspiegel “, d. h.
das — nur fiir sie giiltige - Rechtsbuch der Juden. Von ihm ist jenes Gesetz zu
unterscheiden, das alle Menschen in gleicher Weise betrifft. Luther sieht es
(mitkleinen Abstrichen) in den 10 Geboten in Ex 20 zum Ausdruck gebracht,
allerdings nicht nur dort. Das, was die 10 Gebote anordnen, ist vielmehr dem
Herzen oder Gewissen eines jeden Menschen eingestiftet. Wenn Luther von
Gesetz im engeren Sinne spricht — also etwa im Rahmen seiner Unterschei-
dung von Gesetz und Evangelium -, dann meint er das auf diese Weise, also
z.B. in Gestalt der 10 Gebote, umgrenzte Gesetz.

Im Blick auf dieses fiir alle Menschen giiltige Gesetz Gottes nun un-
terscheidet Luther ausdriicklich einen zweifachen Brauch oder auch eine
zweifache Funktion, die ihm von Gott her zugedacht sei. Das eine ist die
theologische, das andere die politische oder biirgerliche Wirkungsweise des
Gesetzes. Beide, der theologische und der biirgerliche Gebrauch des Ge-
setzes, beziehen sich — dies ist ein Schliissel zum Verstindnis des Ganzen
- auf den Menschen als Siinder oder als Feind Gottes. Denn der Mensch,
der mit Gott in vollem Einklang steht, braucht nach Luther kein Gesetz,
er hat kein ,,Du sollst” nétig, weil er von selbst den Willen Gottes tut. Der
politische oder biirgerliche Gebrauch des Gesetzes nun soll die Menschen
daran hindern, dass sie der Bestie, die in ihnen wohnt, im Verhiltnis zu den
anderen freien Lauf lassen und dass sie so das Gemeinschaftsleben durch
ihre Ichsucht schidigen und zerstoren. Dieser Gebrauch des Gesetzes gilt
also ganz gleich, ob es sich um Christen oder um andere Menschen handelt.
Er betrifft die menschliche Gemeinschaft ganz allgemein. Auch das Ge-
setz in seiner theologischen Funktion soll den Menschen, d.h. den Siinder,
der er ist, in bestimmtem Sinne in Schach halten. Jetzt aber nicht, damit
er nicht den anderen Menschen gegeniiber die Bestie herauslisst. Vielmehr



Treue zur Tora im Neuen Testament 195

soll der theologische Gebrauch des Gesetzes die Bestie ziigeln, die der Siin-
der im Verhiltnis zu Gott ist, ja mehr noch: Das Gesetz in seiner theolo-
gischen Wirkweise hat eine noch tiefere Absicht: Es soll den Siinder, der
jeder Mensch ist, in gewissem Sinne auf den Weg bringen und verwandeln:
Mit seiner umfassenden Forderung - z. B. ,,Thr sollt heilig sein, denn ich bin
heilig, euer Gott“ -, mit seiner umfassenden und unerfiillbaren Forderung
und durch die Androhung gottlicher Strafen soll das Gesetz den Siinder er-
kennen lehren: Auf sich allein gestellt, muss er vor dem heiligen, ewigen,
einem verzehrenden Feuer gleichen Gott vergehen. Durch diese Erkenntnis,
die das Gesetz bewirkt, soll es den an sich selbst verzweifelnden Menschen
zum Evangelium treiben, ,,das” —wie Luther sagt - ,ein Licht [ist], welches
erleuchtet, lebendig macht, die furchtsamen Gemiiter tréstet und aufrichtet.
Denn es [das Evangelium] zeigt, dass Gott den Siindern und denen, die es
nicht wert sind, gnadig ist um Christi willen®. Dann, wenn sie ihr Vertrauen
und ihre Hoffnung auf ihn setzen, schenkt er ihnen Vergebung der Siin-
den, Leben und Seligkeit (zu Gal 3,19 im Kommentar von 1535; dt. Walch o,
415). Luther kann auf diesen, den fiir ihn entscheidenden Gebrauch des Ge-
setzes die Aussage aus Jer 23,29 anwenden, das Wort Gottes sei ein Hammer,
der Felsen zerschlage: Zerschlagen werde in diesem Fall ,.ein grofies und
erschreckendes Ungeheuer, eine aufriihrerische, eigensinnige und iiberaus
hartnéckige Bestie®, ndamlich der Wahn des Menschen, vor Gott von sich
selbst her bestehen zu kénnen.

Es schmerzt, wenn ein solcher Hammer niedergeht. Die alte Bestie, die
sich vor Gott aus eigenen Kriften behaupten will, bdumt sich ein Leben lang
auf. Es liegt durchaus nicht im Sinne des Menschen, radikal aus der Gnade
leben zu wollen, nicht im Verhaltnis zu anderen und auch nicht im Verhilt-
nis zu Gott - so jedenfalls hat es Luther gesehen. Falls Sie und ich also etwas
gegen diesen Hammer haben, der da beim theologischen Gebrauch des Ge-
setzes auf uns heruntergeht, wenn Sie und ich ihm ausweichen oder gegen
ihn revoltieren, dann ist es wichtig, dafl unsere Abwehrreaktionen nicht
fehlgeleitet werden. Wir revoltieren damit nicht gegen das jiidische Gesetz
oder jiidisches Gesetzesverstindnis, sondern wir revoltieren gegen das Lu-
thersche. Nicht etwa, dass ich Sie zu solchen Abwehrreaktionen anleiten
mdchte. Darum mochte ich am Ende dieses ersten Teils besonders einen
Gesichtspunkt hervorheben, der oft zu sehr in den Hintergrund riickt. Das
Gesetz ist fiir Luther wirklich Wort Gottes, und es klingt, obwohl Evangeli-
um und Gesetz zu unterscheiden sind, am Ende ganz mit dem Evangelium
zusammen. Denn das Gesetz zeigt nach Luther dem Menschen, wer er vor
Gott — auf sich allein gestellt, ohne Fiirsprecher - ist, und es lasst ihn das
Evangelium als rettendes Wort ergreifen, es dringt den Stinder zum Evan-
gelium hin. Deshalb kann der Reformator in demselben Zusammenhang
seines groflen Kommentars zum Galaterbrief, aus dem ich bisher vor allem
geschopft habe, sagen: ,Darum [weil es diesen Dienst leistet] ist das Gesetz
auch ein Licht, welches leuchtet ...“. Wollte man das Ganze abschlieflend
auf eine Formel bringen, konnte man sagen: Das Evangelium eroffnet nach



196 Peter von der Osten-Sacken

Luther in folgendem Sinne Treue zur Tora: Es bringt dem Menschen das,
was die Tora — als Ausdruck des Willens Gottes — von ihm fordert, es gibt
ihm die Freiheit und die Kraft, diesem Willen zu folgen. Abstrakt formu-
liert: Es ist die messianisch bestimmte Wortgestalt der Tora.

2. Paulus

Von Luther sind Tausende und Abertausende von Seiten erhalten, von
Paulus einige wenige Briefe. Paulus steht am Anfang einer christlichen
Lehrtradition, Luther hat anderthalb Jahrtausende christlicher Lehre im
Riicken und kann - wenn auch kritisch - auf ihr aufbauen. Entsprechend
sind Luthers Ausfithrungen sehr viel lehrhafter oder auch systematisch
durchgeformt, wihrend man bei Paulus im Allgemeinen deutlicher den
engen Zusammenhang zwischen der jeweiligen Situation und den theolo-
gischen Gedanken, die diese Situation durchdringen, spirt. Wie wird der
Begriff ,,Gesetz" von ihm gebraucht, und inwiefern ldsst sich bei ihm von
Treue zur Tora sprechen?

»Gesetz" im engeren Sinne meint fiir Paulus - wie im Judentum auch
sonst — zundchst das sog. Gesetz des Mose, das ihm auf dem Berg Sinai fiir
das Volk Israel iibergeben, das vom Volk angenommen wurde und an dessen
Anfang die 10 Gebote stehen. Dieses Gesetz hat Paulus vor Augen, wenn er
z.B. in Gal 3,17 sagt, das Gesetz sei 430 Jahre nach der Verheiflung gegeben
worden, die dem Erzvater Abraham fiir Israel und die Vélker zuteil gewor-
den sei. Neben dieser Redeweise vom Gesetz kennt Paulus eine weitere, die
desgleichen auch sonst im Judentum geldufig ist. Sie ist davon geleitet, dass
»Gesetz" im jiidischen Verstindnis nicht nur die Gabe am Sinai ist, sondern
die 5 Biicher Mose insgesamt meint, also einschliefllich der Erzdhlung iiber
die Erschaffung der Welt und tiber die Erzviter. , Tora“ oder ,,Gesetz" sind
diese 5 Biicher im Unterschied und in Abgrenzung zu den prophetischen
und den iibrigen Schriften der Bibel oder des Alten Testaments. In diesem
Sinne - als Bezeichnung fiir die 5 Biicher Mose - verwendet Paulus den Be-
griff ,Gesetz“z. B.in Rom 3 und 4. Dort hebt er in Kap. 3,21 hervor, die durch
das Evangelium zugesprochene Glaubensgerechtigkeit sei zwar ohne oder
auflerhalb des Gesetzes zutage getreten (ndmlich durch Jesus Christus), aber
sie werde bezeugt von Gesetz und Propheten. Und als Beweis dafiir nennt er
anschlieflend in Rém 4 den Erzvater Abraham aus dem ersten Buch Mose.
Folgerichtig sagt Paulus in diesem Zusammenhang ausdriicklich - und da-
mit haben wir bereits eine erste Antwort auf die Frage nach seiner Treue zur
Tora: ,,Beseitigen wir nun das Gesetz (durch den Glauben, d.h. durch die
Glaubensbotschaft des Evangeliums)?“ Das sei ferne, sondern wir richten
das Gesetz auf (sc. in Treue zu dieser Tora, durch den Glauben)!“

In den bisher genannten Beispielen ist iiberall eindeutig, was mit dem
Begriff ,Gesetz" gemeint ist. Daneben gibt es bei Paulus eine Verwendung,
bei der umstritten ist, wie der Begriff jeweils zu verstehen ist. So spricht



Treue zur Tora im Neuen Testament 197

Paulus in Rom 3 vom ,,Gesetz des Glaubens® und vom ,,Gesetz der Werke*,
in Rom 7 und 8 vom ,,Gesetz der Siinde“ oder dem ,,Gesetz der Siinde und
des Todes" und im Gegenzug von dem ,Gesetz des Geistes des Lebens®,
Manche meinen, ,Gesetz“ meine hier gar nicht das biblische Gesetz, son-
dern ,,Gesetz“ oder ,,Ordnung" in einem allgemeinen Sinne, Paulus ,.spiele”
hier also mit dem Begriff. Allerdings wird in diesem Fall nicht deutlich,
warum sich der Apostel an den betreffenden Stellen - die in ihrem jewei-
ligen Zusammenhang ganz durch die Rede vom Gesetz im eigentlichen
Sinne geprdgt sind - plétzlich auf ein Begriffsspiel verlegt.

Von besonderem Interesse ist eine weitere Gruppe von Aussagen. Es han-
delt sich um solche Stellen, an denen Paulus deutlich auf das Gesetz/die Tora
zuriickgreift, ohne den Sachverhalt auch so zu benennen, d.h. ohne aus-
driicklich die Tora / das Gesetz zu erwidhnen. So lautet das erste der 10 Ge-
bote bekanntlich: ,,Ich bin der HErr, dein Gott, der dich aus Agypten, dem
Sklavenhause, befreit hat: Du sollst keine anderen Gétter haben neben mir.”
Ebenso ist das diesem ersten Gebot entsprechende grundlegende Bekenntnis
Israels, das Jesus und Paulus geteilt haben, in ein Gebot gefasst: ,,Hore, Israel,
der HErr unser Gott, der HErr ist einer.“ Vor allem im 1. Thessalonicherbrief
(1,9f.) und im 1. Korintherbrief (8,5f; vgl. 12,2) lisst Paulus erkennen: Eben
so, mit der Proklamation: Der eine Gott und keine anderen, hat er sich zu den
heidnischen Vélkern gewandt, und erst auf dieser Grundlage hat er iiber-
haupt auch von Jesus Christus reden kénnen. Auch jene tragenden, die An-
betung des einen Gottes betreffenden Gebote gehdren zur Tora, zum Gesetz.
Ein Gleiches gilt fiir die Gestaltung des Verhiltnisses zu den anderen Men-
schen, vor allem in der Gemeinde. Das Gebot, das unter allen Anweisungen
des Apostels an erster Stelle steht und das die anderen dirigiert, ist die Wei-
sung, einander zu lieben. Paulus kann sie an vielen Stellen — besonders im
1. Korintherbrief — anfiithren, ohne auf einen wesentlichen Tatbestand hinzu-
weisen, der entsprechend auch oft in Vergessenheit gerit. Bei dieser zentralen
Richtungsangabe fiir das Leben der Gemeinde, nimlich einander Liebe zu
erweisen, aber handelt es sich um ein Gebot aus den heiligen Schriften Isra-
els, ndherhin um einen Teil des Gesetzes (Lev 19,18). An anderen Stellen hebt
Paulus dies ausdriicklich hervor, und er betont dabei, dass in diesem einen
Gebot das ganze Gesetz aufgenommen sei (Gal 5,14; R6m 13, 8-10).

Alles, was ich bisher zur Tora, dem Gesetz, gesagt habe, ldsst sich mehr
oder minder von allen Schriften des Neuen Testaments feststellen, und wir
werden dies spiter am Beispiel des Matthius sehen. Umso mehr haben wir
uns im Folgenden den besonderen Konturen des paulinischen Gesetzesver-
stindnisses zuzuwenden. Dadurch wird nichts von dem bisher Festgestell-
ten zuriickgenommen, aber doch die besondere paulinische Zuspitzung des
Ganzen deutlich.

Welcher Spur wir in diesem Zusammenhang besonders zu folgen haben,
zeigt beispielhaft der Galaterbrief. Er stellt in den ersten Kapiteln in besonde-
rer Intensitit Kreuz und Gesetz gegeniiber. Und ganz in Ubereinstimmung
damit gewinnt man einen sachgemiflen Zugang zu der besonderen Sicht des



198 Peter von der Osten-Sacken

Gesetzes, die Paulus gewonnen hat, iiber jene Erfahrung und jene Einsicht,
die ihn aus der Bahn geworfen hat und die sich in der Gewissheit biindeln
lasst: Der schmihlich Gekreuzigte lebt, und er wird von dieser Gewissheit
her in seiner wahren Wiirde erkannt - als Messias, als Gottessohn, als Gottes-
knecht und wie die Titel mehr lauten. Uns mag das vielfach als selbstver-
standlich anmuten, weil wir es vielleicht von Hause aus gewohnt sind, so auf
den hingerichteten Nazarener zu schauen. Im Neuen Testament kann man
jedoch noch bis in die spiter verfassten Evangelien hinein spiiren, welche
Miihe es die frithen Christen gekostet hat, dies auf die Reihe zu bringen: die
Erkenntnis der Wiirde Jesu und seinen schmahlichen Tod am Galgen.

Bereits frith hat man den Tod Jesu auf folgender Linie gedeutet: Sterben
und Tod dieses Gerechten sind nicht um seiner selbst willen geschehen,
sondern sie sind ein Akt der Hingabe fiir andere, in der Sprache des Be-
kenntnisses: fiir uns. Die Bibel selbst bot fiir eine solche Deutung Hilfen an,
etwa mit dem Lied vom leidenden Gottesknecht Jes 53. Paulus hat an diese
ihm bereits vorgegebene Deutung des Todes Jesu als eines stellvertretenden
Handelns angekniipft, und er hat ihr seinen eigenen Stempel aufgedriickt.
Wenn dieser Eine stellvertretend gestorben ist - er fiir uns, einer fiir alle -,
dann schlie3t dies ein, dass alle aufler diesem Einen selbst in der Gottes-
ferne leben, dass sie nicht zu den Gerechten, sondern zu den Ungerechten
zihlen oder - in der Sprache des Paulus — dass sie unter der Herrschaft der
Siinde, der Gottesferne und Gottesfeindschaft sind. Im Kreuz Jesu Chris-
ti hat Paulus deshalb den festen Boden, auf dem er bis dahin in seinem
Verhiltnis zu Gott gestanden hat, zerbrechen sehen. Nach jiidischem Ver-
stindnis ist jemand ein Gerechter, wenn er in Ubereinstimmung mit dem
Gesetz lebt. Paulus selber sagt im Brief an die Philipper, er sei darin unta-
delig gewesen. Trotzdem erkennt sich er sich im Spiegel des Gekreuzigten,
dieses einen Gerechten, als Stiinder. Diese Erkenntnis besagt fiir ihn positiv:
Verlass ist vor Gott im Letzten allein auf das, was von ihm selber gewéhrt
wird, nicht auf das, was vom Menschen getan werden kann. Nach der neu
gewonnenen Erkenntnis des Apostels hat Gott an diesem Gekreuzigten ge-
zeigt, wie er am Rande der kommenden neuen Welt mit den Menschen
handeln will - dem Unansehnlichen und Schwachen zugewandt, Tote er-
weckend, Stinder begnadigend, Feinde versohnend, all dies dadurch, dass
er seinen Geist, seine Kraft verleiht. Darum fallen jetzt vor ihm alle die
Unterschiede dahin, die ein Kennzeichen der alten, nicht der neuen Schop-
fung sind: ,,Das ist nicht Jude noch Grieche, da ist nicht Sklave noch Freier,
da ist nicht mannlich und weiblich“ (Gal 3, 28).

Noch einmal anders gesagt: Mit den Augen der alten Schopfung sieht
man nach Paulus am Kreuz allein einen Gescheiterten, mit den Augen des
Glaubens, in der Kraft des Geistes Gottes, aber erkennt man, wie es im
Weihnachtslied heifit: ,Das hat er alles uns getan, sein grof3 Lieb zu zei-
gen an.“ Von hier aus wird deshalb auch verstindlich, warum Paulus dem
Glauben solches Gewicht beilegt. Allein durch den Glauben, allein durch
die Annahme des zugesagten Wortes, wird das zugdnglich und zuteil, was



Treue zur Tora im Neuen Testament 199

nach der Erkenntnis des Apostels jetzt von Gott her geschehen ist. Weil der
Glaube das wahrnimmt, was fiir das menschliche Auge unsichtbar von Gott
her in Gang gesetzt ist, darum ist dort, wo geglaubt wird, der Beginn der
neuen Schopfung. Der Glaube besteht also nicht darin, bestimmte Lehrsit-
ze zu akzeptieren, sondern er ist eine lebendige Beziehung. Dort, wo solcher
Glaube an das Evangelium bestimmend ist, werden die sichtbaren Unter-
schiede relativiert. Es kommt zu einem gleichberechtigten Miteinander der
Verschiedenen und so auch zu einem Miteinander von Juden und Nicht-
juden in einer Gemeinde, ohne dass eine der beiden Seiten vorher zur an-
deren iiberwechseln muss. Allerdings hat es gerade an dieser Stelle - wenn
auch nicht nur hier - bald ausgesprochen schwierige Probleme gegeben, so
dass man sich hiiten muss, in diesem Zusammenhang zu idealisieren.

Paulus hat von seiner neuen Erfahrung, er hat von dem Evangelium her,
in das diese Erfahrung eingegangen ist, seine eigene Vergangenheit neu ge-
sehen und beurteilt. Desgleichen hat er auch seine Volksgenossen, sofern
sie sich diesem Evangelium verschlieflen, in neuer Perspektive wahrgenom-
men, und nicht zuletzt die Bibel seines Volkes, d.h. das von uns sog. Alte
Testament. In diesem Zusammenhang, bei seiner Hinwendung zur Bibel,
hat er auch die schwierige Frage aufgenommen: Welchen Sinn hat die Gabe
des Gesetzes, wenn der Glaube an das Evangelium ins Leben fithrt und nicht
- wie Paulus bis zu seiner Kehre meinte - die umfassende Treue zu den Wei-
sungen der Bibel oder des Gesetzes? (Vgl. Gal 2; Apg 15; 1 Kor 8; 10.)

Man versteht die Aussagen des Apostels zu diesen Zusammenhingen
nur, wenn man stindig darauf achtet, dass sie alle von jener neuen Christus-
Erfahrung bestimmt, dass sie also nicht von irgendeiner iibergeordneten
Warte getroffen sind. Der Messias ist gekommen, der Geist Gottes wird
durch Evangelium und Glaube in die Herzen ausgeschiittet, es geschieht
also genau das, worauf Israel immer gehofft hat — und ein grofier Teil der
Jidinnen und Juden im Lande selbst wie in der Diaspora sagt Nein. Im
Neuen Testament ist dieses Nein im besten Fall als Ausdruck der Versto-
ckung durch Gott, im schlimmsten Fall als Ausdruck von dimonischer,
teuflischer Besessenheit gedeutet worden. Fiir uns heute wire es, wenn wir
denn wirklich ein neues, ein geschwisterliches Gesprachsverhiltnis zur
jiidischen Gemeinschaft haben wollen, von grundlegender Wichtigkeit zu
wissen: Warum sagen sie ihren eigenen Griinden nach Nein zu dieser messi-
anischen Zeitansage? Und wenn wir das titen, dann wiirden wir wohl auch
heilsamer mit jenem Nein leben kénnen. Denn wir wiirden dann anfangen,
die jiidische Seite zu kennen und ein Stiick weit zu verstehen. Fiir Paulus
in seiner Zeit und in seiner Situation liegt ein solcher Dialog aufierhalb der
Reichweite. Sie sagen Nein zum jetzt verkiindeten Glauben, Nein zum jetzt
ausgeschiitteten Geist, Nein zur jetzt verkiindigten Gnade? Also bauen sie
nicht auf den Geist, sondern auf das Fleisch, vertrauen auf ihr Tun und
nicht auf das Handeln Gottes, setzen auf die Werke des Gesetzes wie z.B.
die Beschneidung und dergleichen und nicht auf den Glauben, der allein
der Gnade Gottes vertraut. So deutet der Apostel das Nein seiner Volksge-



200 Peter von der Osten-Sacken

nossen von seiner eigenen neuen Erfahrung her. Er bleibt jiidischer Exis-
tenz vor Gott damit wohl doch einiges schuldig. Denn in der Perspektive
seiner jiidischen Zeitgenossen stellt sich manches sehr viel anders dar. Der
Umgang mit dem Gesetz begriindet ja nach jiidischer Auffassung nicht das
Gottesverhdltnis. Vielmehr ist das Gesetz die Gabe und der Auftrag Gottes
an sein Volk, nachdem er es aus der Sklaverei in Agypten herausgefiihrt,
nachdem Gott also das Verhaltnis in freier Wahl begriindet hat. Das Héren
auf Gesetz und Gebot ist entsprechend im Judentum die Antwort auf dieses
grundlegende Handeln, zu der sich das Volk am Sinai verpflichtet, und es
wire eine Verkiirzung, wiirde man aus dieser Antwort all das ausgeklam-
mert sehen, was bei uns einen hohen Klang hat: Vertrauen und Hoffnung
und Liebe. Wie wollte man, aus heutiger Perspektive gesehen, fast zweitau-
send Jahre wehrlosen jiidischen Lebens in Treue zum biblischen Gott ohne
ein abgrundtiefes Vertrauen und Hoffen auf diesen Gott erkliren? Dennoch
gibt es in diesem Zusammenhang, d.h. im Verstindnis des Gesetzes, eine
ganz bestimmte, nachhaltige Differenz zwischen jiidischer und christlicher
Auffassung. Nach jiidischem Verstindnis ist die Gabe des Gesetzes am Sinai
ein Liebeserweis, eine Wohltat; sie zeigt, wann man mit dem Willen Gottes
tibereinstimmt, wie man also die Siinde vermeidet. Die Siinde kommt ent-
sprechend erst dann zustande, wenn man das Gesetz konkret iibertritt. Fiir
Paulus existiert die Menschheit demgegeniiber schon immer in einem von
ihr selbst bewirkten Unheilszusammenhang. Das Gesetz wird nach dem
Apostel nicht gegeben, um aus diesem Zusammenhang herauszufiihren. So
wilrde man es auf jiidischer Seite verstehen und hervorheben, dass das Ge-
setz, die Tora ja auch im Falle der Ubertretung Abhilfe weif3: in Gestalt von
Umkehr und von Gott erbetener Vergebung. Nach Paulus jedoch soll das
Gesetz den Menschen gerade bei seiner Siinde behaften. Es soll ihn in sei-
ner Verlorenheit festhalten; ihn als Kind des Todes erweisen, das sich ganz,
einschrinkungslos, auf die Leben bringende Gnade Gottes wirft. Beson-
ders in diesem Zusammenhang, der textlich am ausfiihrlichsten in Rém 7
und 8 niedergelegt ist (en miniature in Gal 2,15-21), zeigt sich: Nach Paulus
ist selbst und gerade auch dort, wo er sein spezifisches Gesetzesverstindnis
entfaltet, nicht etwa das Gesetz das Problem, sondern der Mensch. Das Ge-
setz bleibt vielmehr, wie der Apostel gerade in jenem Kapitel Rom 7 hervor-
hebt, heilig und das Gebot heilig, gerecht und gut. Nur hat es nach Pau-
lus nicht die Kraft, die verfehlte Grundhaltung menschlichen Lebens, die
ihm durch Jesus Christus aufgegangen ist, zu iiberwinden. Das Verhiltnis
zu Gott gewinnt vielmehr erst dort seinem Willen gemif3 Gestalt, wo der
- Gott und damit zugleich sich selbst entfremdete — Mensch in seinem
Personzentrum neu bestimmt wird. Dies geschieht dann, wenn er sich der
Zuwendung Gottes zu ihm 6ffnet und wenn er der Liebeserklirung Gottes
glaubt, die er durch die Sendung Jesu Christi abgegeben hat. Er erhilt dann
Anteil an dem Geist oder der Kraft Gottes, sein Personzentrum wird neu
bestimmt. Er braucht nicht sein zu wollen wie Gott, weil er lingst von der
belebenden Kraft Gottes erfasst ist. Er braucht auch im Verhiltnis zum an-



Treue zur Tora im Neuen Testament 201

deren nicht zu begehren, also auf das Eigene aus zu sein, sondern er kann
nach dem trachten, was dem anderen dient.

Bei Paulus geht also dieses beides miteinander: Er sieht die Menschen
in einer radikalen, die Unterschiede authebenden Verlorenheit vor Gott,
und er weify von einer ebenso radikalen Zuwendung Gottes zu erzihlen,
personifiziert in Jesus Christus. Das Judentum wiederum weif3 vor allem in
seinen Gebeten in beeindruckender Weise von dem Menschen als Siinder
und von Gott als dem begnadenden Richter zu reden. Aber es traut dem
Menschen der alten Schopfung mehr zu, als es der Apostel tut. Aufgrund
dieser jeweils anderen Sicht des Menschen kommt dem Gesetz jeweils eine
andere Funktion zu: Bei Paulus hat es die Rolle, die Verlorenheit des Men-
schen vor Gott festzuschreiben und ihn dahin zu fithren, dass er sich ganz
auf das rettende Erbarmen Gottes wirft. Im Judentum hat es die Aufgabe
zu lehren, wie man die Verletzung des gottlichen Willens vermeidet und
diesem Willen folgt, immer unter der Voraussetzung, dass die Tore der
Umkehr und Vergebung stindig offen stehen.

Aber wie wir es bereits verschiedentlich gesehen haben, so gilt es auch
hier: Es gibt diese Differenz zwischen der christlichen und der jiidischen
Sicht, und doch fiihrt Paulus in bestimmtem Sinne zugleich auch die Linie
fort, die fiir das Judentum charakteristisch ist. Er verpflichtet die Gemein-
den auf das alttestamentliche Liebesgebot als das Zentrum aller Gebote; er
zeigt ihnen damit, worin der Wille Gottes fiir ihr Zusammenleben besteht
und wie der Wille oder das Gesetz Gottes in ihrem Miteinander erfiillt wird
(vgl. Gal 5,13-14; Rom 13,8-10). Er nimmt das Gesetz oder Gebot als Wei-
sung auf, nach der das Leben zu gestalten ist. Selbst hier also, im Verstind-
nis des Gesetzes mit seinen deutlichen Unterschieden auf christlicher und
jidischer Seite, verbinden sich die Unterschiede mit kriftigen Gemeinsam-
keiten. Starker noch ist im Rahmen des paulinischen Evangeliums freilich
jener Bogen, der alle Aussagen tiber das Gesetz umschlief3t und der von der
Verheiflung an Abraham ganz am Anfang bis hin zu ihrer Erfiillung ganz
am Ende reicht: Israel und die Volker nicht geschieden, sondern geeint.

Schlieflen mochte ich auch diesen Teil mit einer unmittelbaren Antwort
auf die Leitfrage nach der Treue zur Tora: Nach Paulus wird diese Treue zur
Tora - in vielem Martin Luther vergleichbar - in der Kraft Gottes selbst,
durch die Gabe seines Geistes gelebt. Es ist deshalb auch kein Zufall, dass
diese — vom Geist bewirkte — Treue zur Tora am Ende ein Teil der umfas-
senden Treue Gottes zu Israel und den Vélkern ist.

3. Matthius

Gewiss waren die Ausfithrungen zu Paulus zumindest hier und da nicht
ganz leichte Kost. Mit Matthéus verhilt es sich anders. Deshalb mag es auch
geniigen, einige Orientierungspfihle einzuschlagen, nicht aber das aufieror-
dentlich umfangreiche Material zur Sache méglichst umfassend aufzuneh-



202 Peter von der Osten-Sacken

men. Diese Orientierungsdaten sollen vor allem deutlich machen: Wenn
fiir ein Zeugnis des Neuen Testaments das Leitwort ,,Treue zur Tora" gilt,
dann ist es das Evangelium nach Matthéus. In welchem Sinne gilt dies?

Dies oder jenes sei geschehen, auf dass erfiillt wiirde, was durch die Pro-
pheten im Auftrag Gottes geredet sei. Ein Dutzend Mal begegnet dieser
ausdriickliche Hinweis im Matthausevangelium, gleich ein erstes Mal in
seinem programmatischen Bericht iiber die Geburt Jesu in Kap. 1,18-2s.
Diese gehdufte Betonung, dass jetzt die Zeit sei, in der das, was von den
Propheten in den heiligen Schriften Israels angekiindigt ist, in Erfiillung
gehe, zeigt auf Anhieb: Jesus Christus und das Evangelium stehen bei Matt-
hius nicht im Gegensatz zum Reden Gottes in den Schriften Israels, son-
dern ganz im Gegenteil in engstem Zusammenhang. Jene sog. Erfiillungs-
zitate nun beziehen sich in der Regel auf bestimmte Geschehnisse in Leben
und Wirken Jesu. Der Erfiillungsgedanke umschliefit jedoch nicht etwa
allein die prophetischen Ankiindigungen, sondern er gilt bei Matthdus mit
Blick auf Gesetz und Propheten. So heifit es bekanntlich gleich zu Beginn
der Bergpredigt, nach deren Einleitung, in 5,17 programmatisch: ,,Glaubt
nicht, ich sei gekommen, Gesetz und Propheten aufzulésen. Ich bin nicht
gekommen aufzulosen, sondern zu erfiillen!” Dies ist das Vorzeichen, un-
ter dem dann auch spannungsreiche, antithetische Feststellungen getroffen
werden konnen: ,,Ich habt gehort, dass gesagt ist ..., ich aber sage euch ..."
Dass hier kein Umsturz erfolgt, sondern eine qualitative Erneuerung, zeigt
beispielhaft der Gipfel der Antithesen in Mt 5: Nicht allein Liebe in Gestalt
der Nichstenliebe ist geboten, sondern Zuwendung auch denen zugute, die
uns ablehnen - sog. Feindesliebe (s, 44f.).

Anders als Paulus geht Matthdus davon aus, dass es den Menschen ohne
eine umfassende ,Runderneuerung’, wie sie dem Apostel vor Augen steht,
moglich ist, den Willen Gottes zu tun, und zwar nicht nur in seiner ge-
ldufigen Form, sondern auch in seiner nun durch Jesus ausgelegten radi-
kaleren Gestalt. Wie ist dies den Menschen nach Matthius méglich? Ganz
aus eigenen Kriften? Eine solche Frage ist deutlich aus anderen Zusam-
menhingen, Luther und Paulus aufgenommen. Aber sie ldsst sich trotzdem
legitim stellen und wohl auch zwanglos mit Matthdus beantworten: Mog-
lich ist ein solches gehorsames Handeln nach dem Evangelisten aufgrund
der Nihe des Messias. Am deutlichsten kommt dies am Schluss des Evan-
geliums zum Ausdruck, am Ende des sog. Missionsbefehls. Jesus gebietet
dort: ,,Gehthin ..., macht zu Jiingern ... und tauft sie ... und lehrt sie halten
..., und nach diesen Geboten verspricht er seine Nihe: ,,Und siehe, ich bin
bei euch alle Tage ... (28,18-20; vgl. 1,21; 18,20 und vor allem 8, 23-28).

Die Unbefangenheit, mit der Matthédus in der jiidischen Tradition der
Auslegung der Bibel, der Tora, steht und mit der er sie aufnimmt, geht be-
sonders eindriicklich aus den folgenden beiden Zusammenhingen hervor.
Der eine ist von Matthdus aus Markus @ibernommen - die Erzidhlung von
dem reichen Mann, der zu Jesus kommt und ihn fragt, was er tun miisse,
um das ewige Leben zu ererben (19,16-22). Ein handfester Lutheraner wiir-



Treue zur Tora im Neuen Testament 203

de vielleicht antworten: Gar nichts, denn man kann es sowieso nicht oder
eben erst nach Taufe und Wiedergeburt. Jesus ist jedoch nicht durch diese
Schule gegangen. So antwortet er ihm ganz unbefangen: ,Willst du zum Le-
ben eingehen, so halte die Gebote!", und als der Mann zuriickfragt, welche
Jesus meine, zitiert der Nazarener die zweite Tafel des Dekalogs. Erst als der
Jingling antwortet, dies alles habe er gehalten, und weiter fragt, was noch
fehle, fordert Jesus ihn auf, falls er vollkommen sein wolle, alles zu verkau-
fen, was er habe, es den Armen zu geben und ihm nachzufolgen. Auch hier
noch, in dieser Zuspitzung, bewegt sich seine Antwort auf der Linie der
Aufforderung, etwas zu tun: verkaufen, gehen, nachfolgen.

Der zweite Zusammenhang, aus dem jene Unbefangenheit des Lebens in
juidischer Tradition bei Matthédus deutlich wird, ist der Anfang von Kap. 23,
die dortige Rede Jesu gegen Schriftgelehrte und Pharisder. An dieser Stelle
ruft der matthdische Jesus nicht nur zur Wahrung der biblischen Gebote
auf, sondern - iiber das Bisherige hinausgehend - auch zum Hoéren auf das,
was die Lehrer dieser beiden Gruppen sagen: ,,Auf dem Stuhl des Mose
- dem Katheder der Lehrenden jener Zeit - sitzen die Schriftgelehrten und
Phariséer. Alles nun, was sie euch sagen, tut und haltet!“ (23, 2f.). Zwar heif3t
es gleich anschlieflend: ,,Aber nach ihren Werken sollt ihr nicht handeln;
denn sie sagen’s zwar, tun’s aber nicht“ (23,3). Aber durch diese - dazu sehr
pauschale - Kritik wird die vorangehende Aufforderung, auch die miind-
liche jiidische Tradition und nicht nur die schriftliche, biblische ernst zu
nehmen, nicht aufler Kraft gesetzt.

Man hitte in diesem Zusammenhang, d.h. zur Verdeutlichung der Un-
befangenheit Jesu in der Aufnahme jidischer Tradition bei Matthdus, noch
eine dritte Uberlieferung behandeln kénnen, die Zusammenfassung von
Gesetz und Propheten durch das Doppelgebot der Gottes- und der Nachs-
tenliebe in Mt 22,34-40 (vgl. auch 7,12); aber es mag reichen, diese Traditi-
on lediglich zu erwihnen, da sie mehr oder weniger geldufig ist.

Bei Matthdus ist die Treue der christlichen Gemeinde zur Tora damit
nachhaltig in zweierlei Hinsicht akzentuiert und ausgearbeitet. Der Evan-
gelist zeigt auf der einen Seite, dass durch Jesus Christus Erfiillung der
Schrift geschieht, und auf der anderen prigt er ein, dass die Gemeinde
durch ihren Herrn zum Tun dessen verpflichtet ist, was in der Schrift wie
auch in der miindlichen jiidischen Lehre geboten ist und was von ihm sel-
ber aufgenommen und ausgelegt wird.

Charakteristisch fiir den Evangelisten nun ist, dass er nicht allein ein Ne-
beneinander dieser beiden Zusammenhinge kennt, sondern dass Jesus bei
ihm wiederholt einprigt: ... und im Zweifelsfalle kommt dem Tun das gré-
8ere Gewicht zu. So heifit es in der bereits herangezogenen Bergpredigt und
damit in der ersten grofien Rede Jesu in diesem Evangelium: ,,Es werden
nicht alle, die zu mir sagen: Herr, Herr! (Kyrie, Kyrie - ein zentraler Begriff
des Christusbekenntnisses) in das Himmelreich kommen, sondern die den
Willen tun meines Vaters im Himmel! ...“ (7, 21-23). Um das Gewicht dieser
Seite zu unterstreichen, nimmt Matthdus eben diesen Zusammenhang aus



204 Peter von der Osten-Sacken

der ersten Rede gegen Ende seines Evangelium, in der bekannten Rede Jesu
vom Weltgericht, seiner letzten unmittelbar vor dem Beginn der Passionsge-
schichte, noch einmal auf und gestaltet ihn in der bekannten Rede Jesu vom
Weltgericht erzdhlerisch breiter aus (25,31-46). Die Gesegneten des Herrn
sind diejenigen, die sich helfend den Geringsten zugewandt haben - und die
dabei so unbesorgt um ihre Motivation waren, dass sie noch nicht einmal
wussten, dass sie damit Jesus selbst Liebe erwiesen.

Mit all dem kommt dem Tun, dem Handeln im ersten Evangelium ein
solches Gewicht zu, dass man es geradezu das Evangelium vom Tun nen-
nen kann. Markenzeichen des Matthius ist damit, dass bei ihm der Treue
zur Tora akzentuiert in Gestalt des Tuns Geltung verschaftt wird.

4. Aspekte eines Vergleichs

Paulus und Luther verstehen ihre Theologie im Zentrum als ein Nachden-
ken und Bedenken der Hingabe Jesu Christi am Kreuz. Diese Hingabe ist
fiir beide Ausdruck der Liebe Gottes und der Liebe Christi, ein Zusam-
menklang beider den Menschen zugute. In Ubereinstimmung damit diirfte
der stirkste Einklang zwischen Luther und Paulus in ihrer jeweils grund-
legenden Orientierung an dem Gekreuzigten gegeben sein und damit in
den Bereichen, in denen sie jeweils ihre sog. Kreuzestheologie entfalten.
Beide, Paulus und Luther, bestimmen die Situation des Menschen im We-
sentlichen, indem sie ihn als Leidenden und als Siinder ins Auge fassen, der
von der Kraft des Kreuzes, von der mit dem Tod Jesu verbundenen Liebes-
zusage, erfasst, getragen und erhalten wird. Ungeachtet der Ubereinstim-
mung in dieser Grundrichtung gibt es im Einzelnen bemerkenswerte Unter-
schiede. Sie zeigen, dass Luthers Interpretation nicht einfach per Mausklick
auf die Paulustaste gewonnen ist. Am ehesten konnte dies noch von den
Aussagen des Apostels gelten, die von der Gegenwart des Lebens unter des-
sen Gegenteil handeln, also von der Prisenz des Lebens im Leiden. Sie ist
bei beiden dort gegeben, wo Leiden in aktiver Geduld und Hoffnung ge-
tragen und wo dem Griff des Todes nach dem Menschen im Leiden Paroli
geboten wird. Als Textbeispiel, in dem alles Angedeutete zusammenfliefit,
mag das Ende von R6m 8 dienen: ,,Denn ich bin gewiss, dass weder Tod
noch Leben, weder Engel noch Michte noch Gewalten, weder Gegenwiir-
tiges noch Zukiinftiges, weder Hohes noch Tiefes noch eine andere Kreatur
uns scheiden kann von der Liebe Gottes, die in Christus Jesus ist, unserem
Herrn® (Rom 8,38f)).

Im Bereich der Rechtfertigungsverkiindigung gewinnt demgegeniiber
die je eigene Grunderfahrung, von der beide herkommen, besonderes Ge-
wicht. Bei Paulus ist es die Begegnung mit dem auferweckten Christus
als Leben; denn die Rechtfertigungsverkiindigung oder -lehre, zu der die
Aussagen iiber das Gesetz bei Paulus im Wesentlichen gehoren, besteht zu
einem betrichtlichen Teil in dem Aufweis: Der Glaube an das Evangelium



Treue zur Tora im Neuen Testament 205

(mit der ihm zugesprochenen Intaktheit im Verhiltnis zu Gott) ist die Art
und Weise, in der jenes kiinftige, unzerstorbare Leben bereits hier und jetzt
grenziiberschreitend da ist. Bei Luther steht demgegeniiber die Erfahrung
im Zentrum, dass er durch die im Glauben empfangene Gnade oder Ge-
rechtigkeit von Christus als unerbittlichem Richter bzw. von dem eigenen
quélenden Gewissen befreit ist. Diese Erfahrung bzw. dieser Glaube ist es,
der zugleich Zukunftsgewissheit mit sich bringt. Nach Paulus wird der Ge-
taufte in der Taufe mit Christus verbunden, er stirbt der Macht der Sin-
de oder Gottentfremdung weg und fithrt nun als ,,Gerechtfertigter” eine
Kampfexistenz (,Geist gegen Fleisch“). Nach Luther bleibt er sein Leben
lang ,,Gerechter und Siinder zugleich® - ein Tribut, den Luther sowohl der
Realitat, der geschichtlichen Erfahrung, als auch seinem radikalen Gnaden-
verstindnis zollt.

Kein Einklang besteht zwischen Paulus® und Luthers Verstindnis Israels,
des Volkes der Tora. Nach Paulus ist Israel so fest in der Zuwendung Got-
tes verankert, dass sein erwihlender Zugriff das Volk bis zur endzeitlichen
Rettung hindurchtrigt - ungeachtet der Frage des Glaubens an das Evan-
gelium (R6m 11). Luther hat nur zeitweise und punktuell ein entfernt ver-
wandtes Verstindnis der bleibenden Erwihlung Israels an den Tag gelegt.
Vermutlich hingt dies nicht zuletzt mit der auflerordentlichen Dominanz
des Glaubensbegriffs zusammen: Ohne Glauben an das Evangelium ver-
mag Luther keine Zukunft fiir Menschen oder Menschengruppen zu den-
ken. Es gehort zu den ermutigenden Zeichen der zuriickliegenden Jahre,
wenn nicht Jahrzehnte, dass die Zukunftsgewissheit des Apostels fiir Israel
als Teil christlichen Glaubens, christlicher Liebe und christlicher Hoffnung
wiederentdeckt und dass dies auch in kirchlichen Erklarungen zum Aus-
druck gebracht worden ist.

Auch im Matthdusevangelium steht Jesus als der Chrlstus der Messias,
im Zentrum. Das Messianische bleibt in seinem Gewicht erhalten, und es
werden ganz spezifische Konsequenzen aus ihm gezogen. Sie lauten beim
ersten Evangelisten: Gerade weil der Messias da ist, darum gewinnt nun
das Tun umso mehr Gewicht: ,Wenn eure Gerechtigkeit nicht mehr ist als
die der Schriftgelehrten und Pharisder, werdet ihr nicht in das Himmel-
reich eingehen!“ (Mt 5,20) Dieses Mehr wird der Gemeinde im Horizont
der Gegenwart des Messias einst und jetzt zugetraut: ,Siehe, ich bin bei
euch alle Tage bis an der Welt Ende!™ (Mt 28, 20).



Ein Geschichtswerk als Teil
des Wortes Gottes im Neuen Testament

| Beobachtungen an der Apostelgeschichte'

Joachim Molthagen

Bevor ich mich der Apostelgeschichte zuwende, mochte ich zunichst ei-
nige grundsitzliche Uberlegungen zum Gesamtthema des Symposions
duflern: Was heifdt heute ,bibeltreu“? Danach maochte ich die Apostelge-
schichte kurz vorstellen und einige fiir mich wichtige Beobachtungen an
diesem urchristlichen Geschichtswerk vorlegen, die ich dann am Schluss
noch einmal mit den allgemeinen Ausfithrungen zum Thema Bibeltreue
zusammenbringen werde.

Treue zur Bibel zu pflegen ist nach meiner Uberzeugung eine lebenslan-
ge Aufgabe fiir alle Christen. Denn dort lerne ich Gott kennen und erfahre
seine Gedanken iiber die Welt und iiber mich persénlich. Die Bibel bezeugt
mir das Evangelium von Jesus Christus und vermittelt mir die Einladung,
durch den Glauben an ihn Gottes Kind zu sein. Durch die Bibel gibt mir
Gottes Geist die notigen Hilfen, mein Leben unter Gott zu gestalten und
darin zu bestehen. Darum ist Treue zur Bibel unverzichtbar und unersetz-
bar fiir jedes Christsein.

Manchmal wird etwas, was fir alle Christen wichtig und richtig ist,
von einer Gruppe vereinnahmt, in ihrem Sinne definiert und gegen an-
dere gewandt. Das verfalscht dann notwendig die Sache. Mit einem sol-
chen Problem setzte sich bereits der Apostel Paulus im 1. Korintherbrief
auseinander. In der jungen Gemeinde Korinth war das fiir alle Christen
wichtige Bekenntnis ,,Ich gehore Christus an“ zur Gruppenparole und da-
mit verfilscht worden.? Paulus ermahnte damals die Gemeinde, die Ein-
heit zu wahren, und er wies sie auf die Mitte hin, auf Christus, der eben
nicht zerteilt ist. In dhnlicher Weise, so erscheint es mir, besteht heute die
Gefahr, dass das Stichwort ,bibeltreu” nicht einfach die Treue zur Bibel
meint, sondern an bestimmte Sichtweisen von der Bibel gebunden und als
Gruppenparole vereinnahmt wird. So zu verfahren, kann nicht die Aufgabe
unseres Symposions sein. Wir haben vielmehr von der Sache her zu fragen:

! Leider konnte ich krankheitsbedingt nicht am Symposion der GFTP teilnehmen. Aber ich
freue mich iiber die Moglichkeit, meinen dafiir geplanten Beitrag in schriftlicher Form
nachzureichen. Ich tue dies gerne, da die Themen ,Treue zur Bibel® und ,Freude an der
Bibel in meinem Leben seit meiner Kindheit in besonderer Weise verankert sind. Dabei
miissen die folgenden Ausfithrungen natiirlich in Unkenntnis der weiteren, auf dem Sym-
posion gehaltenen Referate und der dort gefithrten Diskussionen formuliert werden.

Vgl. 1Kor 1,11-13.

2

ZThG 11 (2006), 206-221, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



Ein Geschichtswerk als Teil des Wortes Gottes im Neuen Testament 207

Was heifst ,,bibeltreu®, und was heift es ,, heute*? Dafiir ist das gemeinsame

Nachdenken hilfreich, und einen Beitrag dazu mochte ich anbieten.
,»Bibeltreu“ heifitt nach meiner Uberzeugung ,heute“ zunichst einmal

und grundsitzlich nichts anderes als gestern, vorgestern oder auch mor-

gen. Es bedeutet,

- dass ich die Bibel achte, lese und bekenne als Gottes Wort, das gerichtet
ist an uns Menschen und das ausgerichtet ist durch Menschen;

- dass ich mich nach besten Kriften bemiihe, genau hinzusehen und auf-
merksam wahrzunehmen, was in den Texten steht;

- dassich die Bibel ehrlich und authentisch lese. Dazu gehort, dass ich mir
und anderen auch eingestehe, was ich nicht verstanden habe und dass
ich im Aufnehmen der Bibeltexte derselbe Mensch bin wie sonst auch,
mich also nicht aufteile in einen Bibelleser und einen sonstigen (norma-
len) Menschen.

Weil aber all unser menschliches Erkenntnisvermogen begrenzt bleibt - Pau-

lus spricht 1Kor 13,9 mit Recht vom ,,Stiickwerk® — und unsere Denk- und

Lebenshorizonte sich im Lauf der Zeit wandeln, macht es Sinn, genauer zu

fragen, was Treue zur Bibel denn fiir uns ,heute” bedeutet. Dabei ist mir be-

sonders wichtig,

- dass ich im Umgang mit der Bibel offen bin dafiir, dass mir in ihr der
lebendige Gott begegnet, der all mein Denken und Verstehen tibersteigt,
und dass er redet — zu mir ganz personlich und

- dass ich die Bibel so annehme wie Gott uns Menschen sein Wort gege-
ben hat, namlich ausgerichtet durch Menschen, die geschrieben haben in
der Vollmacht und unter der Leitung des heiligen Geistes und die dabei
Menschen je ihrer Welt und Zeit geblieben sind, eingebunden in die ihnen
vertrauten Denkweisen und Lebensgewohnheiten. Darum ist es fiir mich
besonders wichtig Informationen iiber die Entstehung und den geschicht-
lichen Ort der biblischen Schriften als Verstehenshilfen aufzunehmen und
die Eigenart der biblischen Biicher oder Texte zu beriicksichtigen.

Im Horizont dieser allgemeinen Uberlegungen wende ich mich nun der
Apostelgeschichte zu. Ich mdéchte sie als urchristliches Geschichtswerk
wiirdigen, besondere Akzente ihres Zeugnisses hervorheben und auch
Grenzen ansprechen, die fiir die Apostelgeschichte wie tiberhaupt fiir anti-
ke Geschichtswerke gelten.

I

Man darf wohl einem Althistoriker die Freude dariiber gonnen, dass es
Gott gefallen hat auch im Neuen Testament® ein Geschichtswerk zu einem

* Zur Bedeutung geschichtlicher Darstellungen fiir das Alte Testament und die gegenwir-
tige Diskussion dieser Thematik vgl. E. Blum / W. Johnstone / Ch. Markschies (Hgg.), Das



208 Joachim Molthagen

Teil seines Wortes zu machen. Denn in der Tat ist die Apostelgeschichte
ein Geschichtswerk,* das sich sehr wohl einreihen ldsst in die sonstige Ge-
schichtsschreibung des griechisch-romischen Altertums und das in ihr sei-
nen eigenen, charakteristischen Platz behauptet. Wie die grofien antiken
Geschichtswerke eruiert auch die Apostelgeschichte einen grofieren Gesche-
henszusammenhang der (fiir sie jiingeren) Vergangenheit, vergegenwartigt
und deutet ihn in ihrer Darstellung, wobei sie besondere Akzente setzt, die
ihre Auffassung von der berichteten Sache und ihr Verstindnis von Ge-
schichte widerspiegeln. Unter den frithchristlichen Schriften blieb allerdings
die Apostelgeschichte fiir lange Zeit das einzige Geschichtswerk. Erst im ers-
ten Drittel des 4. Jahrhunderts n. Chr., in der Zeit des Kaisers Konstantin,
stoffen wir wieder auf christliche Geschichtsschreibung.” Ganz einzigartig
ist schliefllich die Apostelgeschichte darin, dass sie das Zeugnis vom Wirken
Jesu im Lukasevangelium durch eine Darstellung von der Ausbreitung der
Christusbotschaft als zweiten Teil eines Doppelwerkes fortsetzt.®

Fiir unsere Kenntnis von den Anfangen der christlichen Mission und
des christlichen Gemeindelebens’ stellt die Apostelgeschichte bis heute eine
grundlegend wichtige Quelle dar. Jeder Versuch, heute eine Geschichte des
Urchristentums zu schreiben, kann nicht einfach die Apostelgeschichte
nacherzihlen, muss sich aber mit ihrer Darstellung auseinandersetzen und
wird aus ihr wichtige Informationen und Anregungen gewinnen. Denn nur
die Apostelgeschichte bietet ein Gesamtbild von den Anfingen des Chris-
tentums. Zwar enthalten die neutestamentlichen Briefe viele sehr wichtige
Informationen, aber diese betreffen in der Regel Einzelpunkte, die sich nicht
einfach zu einer Gesamtdarstellung zusammenfiigen. Ohne die Apostelge-
schichte wire unser Wissen um die Anfinge der Christentumsgeschichte
viel geringer.

Die Leistung des Verfassers, Informationen zu gewinnen und ein Ge-
samtbild zu gestalten, ist fiir die Apostelgeschichte ungleich hoher zu be-
werten als fiir den ersten Teil seines Doppelwerkes, das Lukasevangelium.
Dort konnte er immerhin sagen, dass schon ,viele es unternommen haben,
eine Darstellung der Ereignisse zu verfassen, die sich unter uns erfiillt ha-

Alte Testament - ein Geschichtsbuch? Beitrige des Symposiums ,,Das Alte Testament und
die Kultur der Moderne® anlisslich des 100. Geburtstags Gerhard von Rads (1901-1971)
Heidelberg, 18.-21. Oktober 2001, 2005.

* Vgl. dazu jetzt J. Schroter, Lukas als Historiograph. Das lukanische Doppelwerk und die
Entstehung der christlichen Heilsgeschichte, in: E.-M. Becker (Hg.), Die antike Historio-
graphie und die Anfinge der christlichen Geschichtsschreibung, 2005 (Beihefte zur Zeit-
schrift fiir die neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der ilteren Kirche 129).

* Zu nennen sind vor allem Lakfanz, Von den Todesarten der Verfolger, und Eusebs Kir-

chengeschichte.

Vgl. Apg 1,1f. mit Lk 1,1-4.

Der Einfachheit halber spreche ich immer von Christentum und christlich, obwohl das

sachlich nicht korrekt ist. Denn die Anhénger Jesu waren zunichst einfach eine Richtung

innerhalb des Judentums. Erst vielfache und langwierige Trennungsprozesse fithrten zu
dem Ergebnis, dass die Christen neben den Juden eine eigene Grofle darstellten und auch
so wahrgenommen wurden.

~N o



Ein Geschichtswerk als Teil des Wortes Gottes im Neuen Testament 209

ben“ (Lk 1,1). In der Tat hatten die ersten Christen ein lebenswichtiges In-
teresse an der Jesusiiberlieferung. Aber ein vergleichbares Interesse am Er-
gehen der Jiinger fehlte, denn fiir sie alle galt, was Paulus programmatisch
2Kor 4,5 sagt: ,Wir verkiindigen nicht uns selbst, sondern Jesus Christus,
den Herrn.” Auf was fiir Informationen sich der Verfasser der Apostelge-
schichte stiitzen konnte, wissen wir nicht genau. Wir diirfen vermuten, dass
er viele einzelne Nachrichten und Uberlieferungen miindlich in Erfahrung
bringen oder auf schriftlichem Wege sammeln konnte. Umstritten bleibt
in der Forschung, ob und in welchem Umfang ihm zusammenhingende
Berichte zur Verfiigung standen, nach denen er grofere Partien der Apos-
telgeschichte gestalten konnte. Nur dass seine Darstellung wesentlich auf
Traditionsgut beruht, wird mit Recht zunehmend stérker betont.®

Wenn der Verfasser der Apostelgeschichte vieles, von dem er berichtet,
selbst miterlebt hitte, miisste er als Augenzeuge gelten, der aus eigenem
Wissen und aus eigener Erinnerung hitte schreiben kénnen. So sehen es
die alten Bibelhandschriften, die bis in das 5. und 4. Jahrhundert n.Chr.
zuriickreichen. Sie nennen Lukas, den aus Kol 4,14 sowie aus 2 Tim 4,11
und Phlm. 24 bekannten Mitarbeiter des Apostels Paulus, als den Verfas-
ser des 3. Evangeliums und der Apostelgeschichte; und diese Vorstellung
entspricht einer altkirchlichen Tradition, die sich bis in das letzte Drittel
des 2. Jahrhunderts n. Chr. zuriickverfolgen lisst. Aber das 3. Evangelium
und die Apostelgeschichte selbst nennen den Namen ihres Verfassers nicht,
und gegen einen Mitarbeiter des Paulus sprechen gewichtige Bedenken. Ich
nenne nur zwei, die fiir mich besonderes Gewicht haben. Wihrend Paulus
immer wieder und oft mit Nachdruck betont, dass er Apostel Jesu Christi
ist,” zahlt die Apostelgeschichte ihn nicht zu den Aposteln, sondern ver-
wendet diese Bezeichnung nur fiir den Zwolferkreis aus den Erdentagen
Jesu."” Ferner berichtet die Apostelgeschichte iiber manche Einzelheiten
ganz anders, als Paulus selbst es tut."! Beides erscheint mir kaum vor-
stellbar, wenn wirklich ein Mitarbeiter des Paulus die Apostelgeschichte
geschrieben hitte. Wir miissen also an einen anderen Verfasser denken,
der uns namentlich nicht bekannt ist. Vieles spricht dafiir, dass er nicht
zur ersten Generation von Christen zihlte, sondern sein Werk im spiten
1. Jahrhundert n. Chr,, vielleicht um 9o n. Chr. geschrieben hat.”* Natiirlich
ist die Forschungsdiskussion zu Verfasser und Datierung der Apostelge-

® Vgl. . Molthagen, Die ersten Konflikte der Christen in der griechisch-rémischen Welt, in:
Historia 40 (1991), 42-76, 44f.

Vgl. Rom 1,5; 1Kor 1,1; 2 Kor 1,1; Gal 1,1; 1 Thess 2,7 u. .

Vgl. Apg 1,21-26. Einzige Ausnahme ist Apg 14,4, wo im Blick auf Paulus und Barnabas
von ,,den Aposteln® die Rede ist. Das entspricht nicht dem Sprachgebrauch der Apostel-
geschichte, sondern diirfte aus einer dem Verfasser vorgegebenen Vorlage iibernommen
worden sein.

Als Beispiel nenne ich nur das Ergebnis des sog. Apostelkonzils. Apg 15,20.28f. bietet hier
eine ganz andere Version als Paulus in Gal 2, 6-10. Auf diesen Unterschied ist spiter noch
einmal zuriickzukommen, vgl. unten Abschnitt ITI.

Vgl. Molthagen, Historia, 44 (mit Verweisen auf die Literatur).



210 Joachim Molthagen

schichte nicht einheitlich. Zum Teil wird bis heute auch die Auffassung ver-
treten, dass doch der Paulusmitarbeiter Lukas als Verfasser zu gelten habe.
Ich kann dafiir keine tiberzeugenden Griinde finden. In jedem Fall aber
handelt es sich hier um eine historische Sachfrage. Wer meint, an Lukas als
Verfasser der Apostelgeschichte festhalten zu miissen, beweist damit keine
Treue zur Bibel, sondern allenfalls zur altkirchlichen Tradition. Dariiber
hinaus méchte ich betonen, dass fiir jedes biblische Buch seine Wiirde und
Autoritit als Teil des Wortes Gottes nicht abhdngt von dem menschlichen
Verfasser, sondern darin begriindet ist, dass der lebendige Gott sich uns
dadurch mitteilt und so zu uns redet und an uns wirkt, wie ich es zu Beginn
meiner Einleitung skizziert habe.

II.

Fir das Verstindnis antiker Geschichtswerke ist es hilfreich zu fragen,
welches Thema sie sich stellen. Fiir die Apostelgeschichte beantwortet die
in den griechischen Bibelhandschriften gegebene Uberschrift ,Taten der
Apostel“ die Frage nur unvollkommen. Denn einerseits ist gar nicht von
~den Aposteln gleichmifig die Rede, sondern spielt in den ersten Kapiteln
Petrus eine besondere Rolle und geht es seit Kapitel 13 fast nur noch um
Paulus und seine Mitarbeiter, und andererseits stehen nicht ihre Taten im
Mittelpunkt. Viel eher konnte schon der Missionsbefehl Jesu an die Jiinger
Apg 1,8 das Thema des Buches wiedergeben: ,,Thr werdet Kraft empfangen,
wenn der heilige Geist auf euch kommt, und werdet meine Zeugen sein
in Jerusalem und in ganz Judda und Samaria und bis ans Ende der Erde.”
In der Tat gibt die Apostelgeschichte Rechenschaft von der Ausbreitung
des Evangeliums von Jesus Christus, aber sie kann das im Missionsbefehl
formulierte Programm nicht vollstédndig ausfithren, sondern endet mit der
Ankunft des Paulus in Rom. Diese Stadt war in neutestamentlicher Zeit
fiir die Menschen im romischen Reich nicht das Ende, sondern der Mittel-
punkt der Welt. Bezogen auf das weltweite Programm des Missionsbefehls
stellt die Apostelgeschichte also die iiberschaubaren - und wohl auch als
normativ verstandenen — Anfange der urchristlichen Mission dar, eben bis
zur Ankunft des Paulus im Zentrum der rémischen Welt.

Die groflen griechischen Geschichtsschreiber betonen gerne, dass sie
den wichtigsten Ereigniszusammenhang zum Thema ihrer Darstellung ge-
macht haben. Fiir Thukydides etwa ist der Peloponnesische Krieg ,bedeu-
tend und denkwiirdiger als alle fritheren®" Polybios hebt ,das Auferor-
dentliche der Ereignisse, iiber die wir zu schreiben beabsichtigen,” hervor,
wenn er als sein Thema angibt, er wolle darlegen, ,wie und durch was fiir

3 Thuk. 1,1. Der Autor, ein athenischer Adliger und Politiker des 5. Jahrhunderts v. Chr. (ca.
460 bis ca. 400 v.Chr.), begann nach eigener Angabe mit der Abfassung seines Werkes
gleich zu Beginn des Krieges, der 431 v. Chr. ausbrach und 404 v. Chr. mit der Kapitulation
Athens gegeniiber den Spartanern endete.



Ein Geschichtswerk als Teil des Wortes Gottes im Neuen Testament 211

eine Einrichtung und Verfassung ihres Staates beinahe der ganze Erdkreis
in nicht ganz dreiundfiinfzig Jahren unter die alleinige Herrschaft der R&-
mer gefallen ist“" Auch das kurze Vorwort, das Herodot seinem ersten
Buch voranstellt, weist in eine dhnliche Richtung. Der Autor stellt als die
Absicht, die er mit seinem Werk verfolgt, heraus, es solle ,das Andenken an
grofle und wunderbare Taten nicht erloschen, die Hellenen und Barbaren
getan haben®; deshalb wolle er die Kriege, die sie gegeneinander gefiihrt
hatten, darstellen und besonders die Ursachen dafiir aufzeigen.” Die ,grofi-
en und wunderbaren Taten’ der Menschen sind fiir Herodot also so wichtig,
dass sie es verdienen, vor dem Vergessen bewahrt zu werden. Dabei denkt
er insbesondere an sein zentrales Thema, den Krieg zwischen Persern und
Griechen in den ersten Jahrzehnten des 5. Jahrhunderts v. Chr., den er als
einen Konflikt von weltgeschichtlicher Dimension und Bedeutung darstellt.
Denn in ihm verdichtete sich fiir Herodot ein prinzipieller Gegensatz zwi-
schen Europa und Asien, zwischen dem griechischen Westen und der im
persischen Reich zusammengefassten Welt der ,Barbarenvoélker’ im Osten.
Ich vermute, dass der Verfasser der Apostelgeschichte im Blick auf sein
Werk nicht anders gedacht hat als die angesprochenen griechischen Histori-
ker. Auch er wird sein Thema nicht beliebig gewdhlt haben, sondern aus der
Uberzeugung heraus, dass es in der Weltgeschichte zwischen Karfreitag und
Ostern einerseits und dem jiingsten Tag andererseits nichts Wichtigeres gibt
als eben die Ausbreitung der Christusbotschaft. Die Begriindung fiir diese
Sicht ldsst er Apg 4,12 Petrus aussprechen: ,,Es ist in keinem andern das Heil;
denn es ist auch kein anderer Name unter dem Himmel fiir die Menschen
gegeben, durch den wir gerettet werden sollen.” Liest man also die Apostel-
geschichte als ein antikes Geschichtswerk und stellt sie vergleichend in eine
Reihe mit anderen Geschichtsdarstellungen des Altertums, dann leuchtet
ihr Zeugnis von der einzigartigen Bedeutung, die der Verkiindigung des
Evangeliums fiir die Weltgeschichte zukommt, ganz besonders auf.
Hinsichtlich ihres Geschichtsverstindnisses, besonders wenn es um die
Frage nach den bestimmenden Faktoren fiir geschichtliche Abldufe geht,
steht die Apostelgeschichte allerdings nicht in der Tradition der antiken
griechisch-romischen Historiographie. Fiir diese gilt in steigendem Mafle,
was bereits der dlteste griechische Geschichtsschreiber, Herodot,' in seinem

" Pol. 1,1. Polybios (ca. 200 bis nach 120 v.Chr.) entstammte einer fithrenden Adelsfamilie
von Megalopolis in Arkadien. Nach Roms Sieg im 3. Makedonischen Krieg kam er 167
v.Chr. als Geisel nach Rom, wo er die Freundschaft des jiingeren Scipio (Aemilianus) ge-
wann und engen Kontakt zu fithrenden Senatsfamilien pflegen konnte.
Her., Prodm. Herodot, im frithen 5. Jahrhundert v. Chr. im kleinasiatischen Halikarnassos
geboren, entstammte einer angesehenen karischen Familie und nahm dementsprechend
am politischen Leben seiner Stadt teil. Nach der Mitte des 5. Jahrhunderts v. Chr. hielt er
sich in Athen auf, als die Stadt ihre grofite kulturelle Bliite erlebte. Dort verfasste er sein
Geschichtswerk.
' Sein Werk stellte bereits nach antikem Urteil den Beginn der Geschichtsschreibung dar. Vgl.
Cicero, de legibus 1,1,5, der Herodot den ,,pater historiae” nennt, den Vater der Geschichte
oder auch der Geschichtsschreibung. Beide Bedeutungen umfasst das Wort ,,historia®



212 Joachim Molthagen

Vorwort programmatisch feststellte: Geschichte hat es mit dem zu tun, ,was
durch Menschen geschehen ist“"” Menschen sind also das Subjekt der Ge-
schichte, ihre Entscheidungen und Handlungen bestimmen wesentlich den
Gang der Ereignisse, auch wenn tiber den Menschen die Gétter walten. Bei
ihnen liegt zwar die letzte Entscheidung iiber die Geschicke der Menschen,
aber das hebt fiir Herodot die Bedeutung der menschlichen Entscheidungen
und Handlungen nicht auf. Vielmehr gilt ihnen das besondere Interesse
des Historikers, und deshalb riickt er sie in den Mittelpunkt seiner Darstel-
lung.” Bei dem etwas jiingeren Thukydides findet sich diese Sicht- und Dar-
stellungsweise von Geschichte noch konsequenter ausgebildet, und dhnlich
gilt es allgemein fiir die griechisch-romische Geschichtsschreibung.

Die Apostelgeschichte dagegen ist als ein theologisches Geschichtswerk
zu charakterisieren, und sie steht damit in der Tradition der alttestament-
lichen Geschichtsschreibung.” Auch fiir diese ist das Denken und Handeln
der Menschen durchaus von Interesse, es wird eingehend gewiirdigt und
dargestellt, aber iiber den Menschen steht Gott als der Herr seines Volkes
und der Welt. Sein Lenken bestimmt sowohl das Ziel als auch den Gang
der Geschehensablaufe. Er ist der Herr der Geschichte. Eben diese Sicht
teilt auch die Apostelgeschichte. IThr Geschichtsverstindnis kommt kurz
und besonders eindrucksvoll zum Ausdruck in jenem Gebet, mit dem die
Gemeinde Jerusalem auf das Verbot reagierte, das der jiidische Hohe Rat
gegeniiber Petrus und Johannes aussprach, sie sollten nicht mehr im Na-
men Jesu wirken. Die Gemeinde betet: ,,In Wahrheit rotteten sich in dieser
Stadt zusammen gegen deinen heiligen Knecht Jesus, den du gesalbt hast,
Herodes und Pontius Pilatus mit den Heiden und den Vélkern Israels, um
zu tun, was deine Hand und dein Ratschluss zuvor bestimmt hatte, dass
es geschehen sollte.* Hier wird beiden Ebenen ihre Bedeutung belassen.
Einerseits handelten Herodes und Pilatus, Heiden und Juden nach eigenem
Entschluss. Sie folgten ihren Antrieben und Griinden, und sie trugen die
Verantwortung fiir ihr Tun. Aber andererseits lief§ sich Gott nicht die Ziigel
aus der Hand nehmen, sondern durch das Tun der Menschen geschah nur,
was er nach seinem Ratschluss vorgesehen hatte. Letzteres ldsst sich nur im
Stil eines Bekenntnisses bezeugen, aber eben das zu tun ist unverzichtbar
tiir die Art und Weise, wie die Apostelgeschichte von Geschichte redet.

Dem Geschichtsverstandnis entspricht die Darstellungsweise der Apos-
telgeschichte. Sie gestaltet ihre Berichte so, dass deutlich wird: In und iiber
dem Tun der Menschen lenkt der lebendige Gott das Geschehen als der Herr
der Geschichte. In der Darstellung, die Apg 13 f. von der ersten Missionsreise
des Paulus gibt, zeigt sich das zum Beispiel daran, dass am Anfang Gott

7" Her., Prodm.

Vgl. J. Molthagen, Beobachtungen zu Geschichtsschreibung und Geschichtsverstindnis
im antiken Griechenland und Israel, in: R. Hering/ R. Nicolaysen (Hg.), Lebendige Sozial-
geschichte. Gedenkschrift fiir Peter Borowsky, 2003, 77-93, 78f.

" Vgl. dazu Molthagen, Gedenkschrift Borowsky, 86-92.

Apg 4,271,



Ein Geschichtswerk als Teil des Wortes Gottes im Neuen Testament 213

durch seinen Geist die Initiative ergreift. Er fordert die Gemeinde Antio-
chien (in Syrien) auf, Barnabas und Paulus zu entsenden, und diese machen
sich ,,ausgesandt vom heiligen Geist“ auf den Weg (13,2-4). Am Ende kehren
Paulus und Barnabas nach Antiochien zuriick und berichten der Gemeinde,
»wie grofie Dinge Gott mit ihnen getan hatte und dass er den Heiden eine
Tiir zum Glauben aufgetan habe® (14,27). Von dieser Klammer, die betont
Gott als den eigentlich Handelnden bezeugt, ist umgriffen, was in den Ka-
piteln 13 und 14 iiber die Route, die die Missionare nahmen, iiber ihre Ak-
tivititen, die Christusbotschaft zu verkiindigen, tiber ihr Ergehen und die
Wirkungen ihrer Arbeit mitgeteilt wird.

An anderen Stellen weist die Apostelgeschichte auf Gott als den eigent-
lichen Lenker des Geschehens hin, indem sie berichtet, dass Gott seinen Leu-
ten seine Pldne mitteilt. So erfahrt Paulus nach ersten Schwierigkeiten, die
seine Missionstitigkeit in Korinth hervorgerufen hatte, von Gott: ,Ich bin
mit dir, und niemand wird dich antasten, dir Boses zu tun, denn ich habe viel
Volk in dieser Stadt” (18,10); und wihrend der Fahrt nach Rom, als das Schiff
in ein schweres Unwetter geraten ist, teilt ein Engel dem Paulus mit, er miisse
nach Rom gelangen, dort vor den Kaiser treten, und Gott wolle auch alle Mit-
fahrenden am Leben erhalten, er habe sie dem Paulus ,,geschenkt” (27,24).

Anbesonders markanten Stationen der urchristlichen Missionsgeschich-
te betont die Apostelgeschichte mit Nachdruck, wie sehr Gott selbst die
Initiative ergreift und dafiir sorgt, dass neue Horizonte fiir die Evangeli-
umsverkiindigung erschlossen werden. Als ein Beispiel kann man an die
Geschichte von dem dthiopischen Hofbeamten Apg 8,26-40 erinnern. Ein
Engel fordert den in Samaria wirkenden Evangelisten Philippus auf, die
von Jerusalem nach Gaza fithrende Strae aufzusuchen; und als der Wagen
des Hofbeamten naht, gebietet der Geist Gottes dem Philippus, hinzuzu-
treten und sich an das Gefdhrt zu halten. Daraus ergibt sich ein lingeres
Gesprédch, in dem Philippus dem Fremden das Evangelium von Jesus ver-
kiindigt und an dessen Ende der dthiopische Hofbeamte die Taufe emp-
fangt. Noch sehr viel eindrucksvoller stellt Apg 10 heraus, welche Aktivi-
taten Gott unternimmt, damit es zur Verkiindigung der Christusbotschaft
im Haus des romischen Centurio Cornelius kommt. Seine Bekehrung spielt
ja fiir die Apostelgeschichte eine besondere Rolle fiir den Durchbruch zur
gesetzesfreien Heidenmission. Cornelius wird durch einen Engel aufgefor-
dert, einen Mann namens Simon Petrus aus Jaffa kommen zu lassen. Am
folgenden Tag bereitet Gott den Petrus in einem besonderen Gesicht dar-
auf vor, mit anderen Mafistiben Gottes zu rechnen, als Petrus es bisher tut,
und nicht fiir unrein zu halten, was Gott gereinigt hat. So eingestimmt und
dazu noch vom Geist Gottes direkt angewiesen folgt Petrus den Abgesand-
ten des Cornelius nach Caesarea und predigt dort im Haus des Centurio.
Noch wihrend Petrus redet, greift Gott wieder in besonderer Weise ein.
Die bei Cornelius Versammelten empfangen den heiligen Geist unter dhn-
lichen Begleiterscheinungen, wie es die Jiinger zu Pfingsten erlebt haben.
Daraufhin ordnet Petrus an, dass der Romer und seine Hausgemeinschaft



214 Joachim Molthagen

getauft werden. — Auch vor dem Beginn der Evangeliumsverkiindigung in
Europa berichtet Apg 16, 6-10, wie Gott diesen Schritt in besonderer Weise
vorbereitet hat. Im westlichen Kleinasien, wo Paulus mit seinen Mitarbei-
tern eigentlich missionieren wollte, wurden sie immer wieder vom heiligen
Geist daran gehindert. Nach einer Zeit der Ungewissheit erschien dann dem
Paulus in einem Gesicht ein makedonischer Mann, der ihn in sein Land rief.
Daraus gewannen Paulus und seine Begleiter die Gewissheit, dass Gott sie
nach Makedonien berufen habe, dort das Evangelium zu verkiindigen, und
sie reisten auf schnellstem Wege dorthin, wo dann Philippi die erste Station
ihrer missionarischen Arbeit war. - So verfligt die Apostelgeschichte iiber
verschiedene Mittel, immer wieder deutlich zu machen, dass in und iiber
dem, was die Menschen tun, Gott der eigentliche Lenker und Herr der Ge-
schichte ist. Diese Darstellungsweise verleiht dem neutestamentlichen Ge-
schichtswerk sein charakteristisches Profil.

Zwei Nebenthemen spielen in der Apostelgeschichte in Verbindung
mit ihrem Hauptthema, der Ausbreitung der Christusbotschaft in ihren
grundlegenden Anféngen, eine wichtige Rolle. Sie sollen noch besonders
gewiirdigt werden. Das erste betrifft die christliche Gemeinde und das Le-
ben in ihr. Es tritt in den ersten Kapiteln stark hervor und wird vor allem
an der Jerusalemer Urgemeinde entfaltet. Thre Zusammenfassung und
Zuspitzung erfahrt das von der Apostelgeschichte gebotene Bild in den sog.
Summarien.” Dort heifit es: ,,Die Menge der zum Glauben Gekommenen
aber war ein Herz und eine Seele; und auch nicht einer sagte, dass etwas
von seinem Besitz sein eigen sei, sondern alles war ihnen gemeinsam. Und
mit grof8er Kraft legten die Apostel Zeugnis ab von der Auferstehung des
Herrn Jesus, und grofie Gnade war auf ihnen allen.“? Hinweise auf viele
Waunder und Zeichen, die durch die Apostel geschahen, und auf das tiglich
zu beobachtende Wachstum der Gemeinde® runden das Bild ab, angesichts
dessen man sich schon fragen kann, ob es denn einen realistischen Ein-
druck von der Gemeinde in Jerusalem wiedergibt oder nicht eher ein Ideal
vorstellt, das mit der goldenen Anfangszeit verbunden wird. Die Zweifel
an der historischen Korrektheit wachsen, wenn man an die Paulusbriefe
im Neuen Testament denkt, aus denen noch ersichtlich ist, wie viel und
leidenschaftlich in der Friithzeit der Gemeinden gestritten wurde.” Auch
die Apostelgeschichte iibergeht Spannungen und Auseinandersetzungen
in der Gemeinde nicht vollig, aber sie berichtet dariiber in einer Weise,
dass nicht der Streit, sondern die einvernehmliche Lsung der Probleme
besonders herausgestellt wird. So geschieht es zum Beispiel in dem Bericht
Apg 6,1-7 iiber die Einsetzung der Sieben. Als es wegen der Versorgung der
Witwen in der Gemeinde Jerusalem zu Unstimmigkeiten kam, machten

21

Apg 2,42-47; 4,32-37; 5,12-16.

2 Apgs,32f.

® Apg 2,43; 5,12-16 (Wunder der Apostel), Apg 2, 47; 5,14 (Gemeindewachstum),

Vgl. z.B. 1Kor 1,10-17; Gal 2, 4f;; 2,11-21; Phil 1,15; 3, 2-7 und iiberhaupt die beiden Korin-
therbriefe, den Galater- oder den Philipperbrief.

24



Ein Geschichtswerk als Teil des Wortes Gottes im Neuen Testament 215

die Apostel den Vorschlag, siecben Méanner mit dieser Aufgabe zu betrauen.
Das fand sofort die einhellige Zustimmung ,,der ganzen Menge“ (Apg 6,7),
wurde in die Tat umgesetzt, und das Ergebnis war ein Wachsen des Wortes
Gottes und eine kriftige Zunahme der Gemeinde in Jerusalem. Auch der
Bericht Apg 15,1-33 iiber das Ringen um die Frage, ob es eine gesetzesfreie
Heidenmission geben diirfe, erwidhnt zwar ,viel Streit“ (Apg 15,7), betont
aber vor allem die konsenshafte Einigung. Man sollte diese besondere Art,
wie die Apostelgeschichte von der Gemeinde redet, weder im Sinne eines
aktenmafigen historischen Berichtes noch im Sinne eines Idealbildes ver-
stehen. Vielmehr meint nach meiner Uberzeugung die Apostelgeschichte
durchaus die real existierende Gemeinde, schildert sie aber nie nur so, wie
sie sich alltaglich menschlich oder auch allzu menschlich gab, sondern im-
mer auch mit dem Blick auf das, was Gemeinde von Gott her ist und wie
sie von daher sein sollte. So geht von den Gemeindeberichten der Apostel-
geschichte durchaus eine Herausforderung aus, Gemeindeleben in ihrem
Sinne zu gestalten. Aber viel mehr noch haben sie Verheiffungscharakter.”
Sie zeigen, wie Gemeinde in den Augen Gottes aussieht und was Gott in ihr
und durch sie wirken will.

Das zweite Nebenthema, das hier anzusprechen ist, betrifft die romische
Herrschaft und ihre Reprisentanten sowie ihre Stellung zu den Christen.
Die Apostelgeschichte zeichnet davon ein sehr positives Bild.*® Charakte-
ristisch fiir Roms Herrschaft ist demnach eine hohe Bedeutung rechtlicher
Normen, und dazu gehort, dass Rom keinen Zwang in religivsen Ange-
legenheiten ausiibt, sondern nur Verbrechen bekdmpft. Solange Christen
also keine Straftaten begehen — und das ist ja ausgeschlossen, sofern sie
ihrem Glauben gemif3 leben -, fehlen alle Voraussetzungen dafiir, dass
sie mit romischen Behorden in Konflikt geraten konnten. Ferner bemiiht
sich Rom, so betont es die Apostelgeschichte, den inneren Frieden in sei-
nem Herrschaftsbereich zu wahren. Roms Reprisentanten sichern den
Rechtsfrieden in den Provinzen und bemiihen sich nach besten Kraften,
Ausschreitungen und Gewalt zu unterbinden. Die Apostelgeschichte stellt
immer wieder, auch wenn sie gelegentlich fragwiirdige Verhaltensweisen
nicht verschweigt,” die Korrektheit der Reprasentanten Roms heraus. Sie
erweisen sich daher, nur indem sie sich an die ihnen vorgegebenen Aufga-

» Diesen Aspekt betont besonders U. Wendel, Gemeinde in Kraft. Das Gemeindeverstind-
nis in den Summarien der Apostelgeschichte, 1998.

Vgl. zu den folgenden Ausfiithrungen J. Molthagen, Rom als Garant des Rechts und als apo-
kalyptisches Ungeheuer. Christliche Antworten auf Anfeindungen durch Staat und Gesell-
schaft im spiten 1. Jahrhundert n.Chr,, in: E. Brandt / P.S. Fiddes / ]. Molthagen (Hgg.),
Gemeinschaft am Evangelium. Festschrift fiir Wiard Popkes zum 60. Geburtstag, 1996,
127-142.

Apg 18,17 (der Proconsul Gallio greift nicht ein, als in Korinth der Synagogenvorsteher
Sosthenes vor seinem Richterstuhl in einem Tumult geschlagen wird); 24,26 (der Procu-
rator Felix wartet darauf, von Paulus Bestechungsgelder zu erhalten). Vgl. auch 25,9 f. (Das
Ansinnen des Procurators Festus, auf das Paulus mit seiner Appellation an das kaiserliche
Gericht in Rom antwortet, bleibt unklar. Der Wortlaut in V. 9 spricht von einem Orts-

26



216 Joachim Molthagen

ben und Regeln halten, im Ergebnis als Beschiitzer der Christen und For-
derer der Mission.

Die wesentlichen Ziige des hier zusammengefassten Bildes finden sich
bereits in dem kurzen Bericht iiber einen Versuch der Juden in Korinth,
Paulus vor dem rémischen Proconsul L. Tunius Gallio Annaeanus anzukla-
gen.” Sehr viel weiter ausgefiihrt ist die positive Wiirdigung Roms im letz-
ten Viertel der Apostelgeschichte, wo von der Gefangennahme des Paulus
in Jerusalem und dem anschliefend gegen ihn gefithrten Prozess berichtet
wird.” Romische Soldaten nehmen Paulus in Gewahrsam und bewahrenihn
so davor, von einer aufgebrachten jiidischen Menge im &uferen Vorhof des
Tempels erschlagen zu werden. Auch seine Uberstellung an den Statthalter in
Caesarea dient dem Schutz des Paulus, da Juden in Jerusalem einen Anschlag
gegen ihn planten. Ein romischer Offizier und spiter der Statthalter Porcius
Festus — letzterer allerdings erst, nachdem Paulus an das kaiserliche Gericht
in Rom appelliert hatte und damit der Procurator in Caesarea nicht mehr zu-
stindig war - duflern ihre Uberzeugung, dass Paulus nichts Todeswiirdiges
begangen habe.” Paulus kann in langen Reden Zeugnis ablegen von seinem
Leben und der von ihm verkiindigten Botschaft; und obwohl die Apostelge-
schichte um den (Mirtyrer-)Tod des Paulus weif3,” berichtet sie nicht davon,
sondern schliefft mit dem Hinweis, dass Paulus wahrend der zwei Jahre, die
er in Rom in offenem Gewahrsam (custodia libera) verbrachte, das Evangeli-
um von Jesus Christus ,,ungehindert“ verkiindigen konnte (28, 31).

Héufig ist das Bild, das die Apostelgeschichte von Rom zeichnet, als zu
schon gefarbt kritisiert worden. Dagegen ist aus althistorischer Sicht zu-
nichst einmal zu sagen, dass der hohe Stellenwert des Rechts in der Tat cha-
rakteristisch ist fiir die Verhiltnisse im romischen Reich des 1. und 2. Jahr-
hunderts n. Chr.** Auch miihten sich die meisten Kaiser um Korrektheit in
der Reichsverwaltung. Insofern wird die Darstellung der Apostelgeschichte
den Verhiltnissen im romischen Reich grundsitzlich gerecht. Ferner ist zu
beachten, dass fiir den Zeitraum, iiber den die Apostelgeschichte berich-
tet, keine Fille bekannt sind, dass romische Statthalter oder gar ein Kai-
ser gegen Christen eingeschritten wiren. Allerdings wusste man im spéten
1. Jahrhundert n.Chr,, als die Apostelgeschichte geschrieben wurde, um
Neros Vorgehen gegen die Christen in Rom, und vielleicht war auch schon
bekannt, dass vor romischen Behorden das Christsein ein hinreichender
Anklage- und Verurteilungsgrund geworden war. Zumindest diirften ent-
sprechende Forderungen seitens der Bevolkerung bekannt gewesen sein.”

wechsel, die Reaktion des Paulus ldsst eher an einen Instanzenwechsel denken, was gegen-
iiber einem romischen Biirger nach rémischem Recht nicht statthaft gewesen wiire.)
Apg18,12-16; vgl. dazu Molthagen, Historia, 59-62.

Apg 21,27-28,31; vgl. Molthagen, Festschrift Popkes, 133-136.

* Apg 23,29 und 25,25.

* Vegl. Apg 20,25.38 und 21,10-14.

# Vgl. Molthagen, Festschrift Popkes, 137.

# Vgl. dazu a.a.0., 138f. und 140.



Ein Geschichtswerk als Teil des Wortes Gottes im Neuen Testament 217

Dann aber erfiillt das Bild von Rom in der Apostelgeschichte zwei Aufgaben.
Es bemiiht sich, so wie es gewissenhafter Geschichtsschreibung entspricht,
den Verhaltnisses der Zeit, tiber die berichtet wird, gerecht zu werden, und
es gewinnt zugleich im Blick auf die eigene Zeit des Verfassers und seiner
urspriinglichen Leser den Charakter eines Appells: Rom mége doch an sei-
nen Traditionen von Recht und Politik festhalten und auch weiterhin kei-
nen Zwang in Glaubensdingen ausiiben, sondern nur kriminelle Vergehen
gerichtlich ahnden.

III.

Bei der Arbeit mit antiken Geschichtswerken sind dem Althistoriker auch
ihre Grenzen bewusst. Diese miissen hier ebenfalls angesprochen werden,
da sie fiir die Apostelgeschichte in ganz dhnlicher Weise gelten. Hinzuwei-
senist zundchst auf die Reden, die sich in grofer Zahlin antiken Geschichts-
werken und ja auch in der Apostelgeschichte finden. Sie sind fiir die antiken
Historiker ein gerne genutztes Mittel, die Bedeutung einer bestimmten Si-
tuation zu erhellen oder gréfiere Zusammenhinge zu deuten. Dabei kénnen
die Historiker in der Regel nicht aus ihnen schriftlich vorliegenden Texten
zitieren; vielmehr ist die Formulierung der Reden, die sie in ihre Darstel-
lung aufnehmen, ihr Werk. Thukydides, der besonders griindlich iiber die
Methoden seiner Geschichtsschreibung nachgedacht hat und dem Leser
dartiber Auskunft gibt, sagt dazu: ,Was nun in Reden hiiben und driiben
vorgebracht wurde, ... davon die wortliche Genauigkeit wiederzugeben war
schwierig sowohl fiir mich, wo ich selber zuhorte, wie auch fiir meine Ge-
wihrsleute von anderwirts; nur wie meiner Meinung nach ein jeder in sei-
ner Lage etwa sprechen musste, so stehen die Reden da, in moglichst engem
Anschluss an den Gesamtsinn des in Wirklichkeit Gesagten.“** Wendet man
diesen Grundsatz auf die Apostelgeschichte an, dann muss niemand erstau-
nen, wenn ein Vergleich zum Beispiel der Reden des Paulus in der Apos-
telgeschichte mit seinen Briefen Unterschiede in der Redeweise und in der
Formulierung erkennen ldsst. Reden in antiken Geschichtswerken kénnen
und wollen ja eben nicht den Originalton der jeweils sprechenden Person
wiedergeben, sondern sie sind von dem Historiker gestaltet und gehoren zu
den von ihm benutzten Mitteln, seine Darstellung zu akzentuieren.

Eine andere Grenze antiker Geschichtsschreibung zeigt sich darin, dass
sich nicht alle ihre Einzelangaben bei einer genaueren Uberpriifung als
korrekt erweisen. Historiker konnen irren - in der Antike wie heute! Sie
sind ja abhangig von den ihnen zuganglichen Informationen und auf3er-
dem gepragt durch ihr Verstindnis von geschichtlichen Abldufen und ihre
Auffassung von der berichteten Sache. Bei der Rekonstruktion von Vor-
gingen der Vergangenheit sind also durchaus auch Korrekturen gegenii-

* Thuk. 1,22, Ubersetzung von Georg Peter Landmann.



218 Joachim Molthagen

ber ihrer Darstellung in der Geschichtsschreibung angebracht. Das ist dem
Althistoriker aus seiner Arbeit sehr gut vertraut, und ich will es nur an
einem Beispiel erlautern. Herodot berichtet, dass die athenische Adelsfa-
milie der Alkmeoniden im 6. Jahrhundert v. Chr. aufler Landes ging, als
Peisistratos dauerhaft seine Herrschaft als Tyrann von Athen begriinden
konnte. Zuriick nach Attika kehrten die Alkmeoniden erst, um die Tyran-
nis zu beseitigen, was schliefllich mit militarischer Hilfe durch Sparta auch
gelang.* Da andere antike Autoren, sofern sie iiberhaupt dariiber berichten,
der Darstellung Herodots folgen, es also eine gegenliufige Uberlieferung
nicht gab, nahm auch die neuere Forschung bis weit in das 20. Jahrhundert
hinein die Vorstellung auf, dass die Alkmeoniden stets in Gegnerschaft zu
den Tyrannen von Athen gestanden hitten. Dieses Bild édnderte sich -not-
wendigerweise - erst, als 1939 eine in Athen gefundene Inschrift veréffent-
licht und tiberzeugend als Fragment einer Liste der Archonten, der héchs-
ten Amtstriger in Athen, gedeutet wurde.*® Denn diese Inschrift bezeugte,
dass der Alkmeonide Kleisthenes 525 v. Chr., also wihrend der Tyrannis,
das Archontat bekleidet hatte. Er muss also damals nicht nur in Athen ge-
wesen sein, sondern auch mit den Tyrannen zusammengearbeitet haben.
Herodots Darstellung war also, da es nun eine anders lautende, verlissliche
Information gab, zu korrigieren und das Verhiltnis des athenischen Adels
zur Tyrannis differenzierter zu bestimmen.

Auch im Blick auf manche Einzelangaben in der Apostelgeschichte sind,
wenn es um eine historische Rekonstruktion der Vorginge geht, aus heu-
tiger Sicht Korrekturen notig. Ich mochte dies an zwei Beispielen erliutern.
Das erste betrifft die Anfinge der christlichen Gemeinde in Thessalonike,
der Hauptstadt der romischen Provinz Makedonien. Apg 17,1-9 berichtet
dariiber, dass Paulus, als er im Rahmen seiner zweiten Missionsreise von
Philippi kommend die Stadt besuchte, ,nach seiner Gewohnheit“ (V. 2) in
der Synagoge predigte, und zwar an drei Sabbaten. Dort gewann er eini-
ge Juden, vor allem aber viele ,,Gottesfiirchtige*”, darunter ,,von den vor-
nehmsten Frauen nicht wenige® (V. 4). Diese Erfolge erregten die Eifersucht
der Juden, die mit Hilfe ,einiger iibler Burschen, die auf dem Markt her-
umzustehen pflegen® (V. 5), einen Aufruhr in der Stadt anzettelten. Ein
gewisser Jason, von dem vorausgesetzt ist, dass er Paulus und seine Mit-
arbeiter beherbergte, wurde zusammen mit einigen anderen Christen in

%5 Her. 1,64 und 5, 62-65.

* Vgl. Excavations in the Athenian Agora: B. D. Meritt, Greek Inscriptions, Nr. 21: An Early
Archon List, in: Hesperia 8 (1939), 59-65.

7 Die ,Gottesfiirchtigen” waren Heiden, die dem jiidischen Gottesglauben und seiner Ethik
Sympathie entgegenbrachten, sich zur Synagoge hielten und an ihren Gottesdiensten
teilnahmen. Sie befolgten meistens auch - in unterschiedlichem Ausmaf — Teile des jii-
dischen Zeremonialgesetzes, wollten jedoch nicht das ganze Gesetz auf sich nehmen und
vollzogen daher, anders als die Proselyten, nicht den Schritt eines vollen Ubertritts zum
Judentum. Unter den Gottesfiirchtigen befanden sich nicht wenige, die nach Vermagen
und Anschen besser gestellt waren und die als Férderer der Synagogengemeinden eine
grofle Bedeutung besafien.



Ein Geschichtswerk als Teil des Wortes Gottes im Neuen Testament 219

einem Tumult vor die Politarchen, die obersten Beamten von Thessalonike,
geschleppt. Die Menge brachte verschiedene Anschuldigungen gegen sie
vor, aber die Politarchen liefen sie gegen eine Kaution frei.*® Verglichen mit
dem Bericht der Apostelgeschichte ergeben sich aus den Paulusbriefen ei-
nige andere Akzente. In seinem ersten Brief an die Thessalonicher erinnert
Paulus die Gemeinde daran, dass er, als er das Evangelium in ihrer Stadt
verkiindigte, Tag und Nacht gearbeitet hatte, um selbst fiir seinen Lebens-
unterhalt zu sorgen;” und der Gemeinde in Philippi dankt Paulus dafiir,
dass sie ihn wihrend seines Aufenthaltes in Thessalonike zweimal materiell
unterstiitzt hatte."” Beide Hinweise lassen an einen mehr als dreiwdchigen
Missionsaufenthalt des Paulus denken. Gravierender ist, dass nach dem
1. Thessalonicherbrief die Schwierigkeiten fiir die Christen in der makedo-
nischen Provinzhauptstadt von der griechischen Bevolkerung ausgingen,
wiahrend die Apostelgeschichte Juden dafiir verantwortlich macht. Paulus,
der die Thessalonicher in seinem Brief insgesamt als eine heidenchristliche
Gemeinde anspricht,” sagt von ihnen, sie hitten ,,von ihren eigenen Stam-
mesgenossen” dasselbe erlitten wie die Christen in Judda von den Juden.*
Auch die nach Apg 17, 6f. vor den Politarchen vorgebrachten Beschuldigun-
gen der weltweiten Unruhestiftung und der politischen Illoyalitat passen
nicht recht zu einer Begebenheit aus den ersten Anfingen der christli-
chen Mission in Thessalonike und zu einer Szene, bei der Paulus und sei-
ne Mitarbeiter noch nicht einmal anwesend waren. Vielmehr dringt sich
der Eindruck auf, dass der Verfasser der Apostelgeschichte hier nicht {iber
Informationen verfiigte, die speziell den Besuch des Paulus in Thessaloni-
ke betrafen, sondern dass er Vorwiirfe in seine Darstellung aufnahm, die
ihm allgemein aus der Friihzeit des Christentums geldufig waren.* Diese
kurzen Hinweise mogen gentigen verstdndlich zu machen, dass ein heu-
tiger Historiker, wenn er sich iiber die Anfinge der christlichen Gemeinde
in Thessalonike duflert, nicht einfach der Darstellung der Apostelgeschichte
folgen, sondern in manchen Punkten andere Akzente setzen wird.

Als zweites Beispiel dafiir, dass bei einer historischen Auswertung der
Apostelgeschichte im Blick auf manche ihrer Einzelangaben Korrekturen
erforderlich sind, sei das sog. Apostelkonzil angefithrt. Umstritten war die
Frage, ob man durch den Glauben an Jesus Christus vollgiltig zum Volk
Gottes gehoren konnte, auch ohne Beschneidung und ohne das ganze Ge-
setz auf sich zu nehmen, oder ob Beschneidung und Gesetz unverzichtbar
waren. Dariiber beriet eine Delegation der Gemeinde im syrischen Antio-

Eine eingehende historische Analyse dieses Berichtes habe ich in Historia 40 (1991), 53-57
vorgelegt. Thre Ergebnisse sind im Folgenden zusammengefasst.

1Thess 2,9.

© Phil 4,16.

Das folgt z. B. aus 1 Thess 1,9: Dass sie sich von den Gétzen zu dem wahren und lebendigen
Gott bekehrt hatten, lief3 sich von Heiden-, nicht aber von Judenchristen aussagen.
1Thess 2,14.

Zur Bewertung der Apg 17,6 f. genannten Vorwiirfe vgl. Molthagen, Historia, 55f.



220 Joachim Molthagen

chien, die die gesetzesfreie Heidenmission praktizierte, mit der Urgemeinde
in Jerusalem, in der viele sich gar nichts anderes vorstellen konnten, als dass
Heiden, die zum Glauben an Jesus Christus kamen, sich selbstverstindlich
in das Gottesvolk Israel einzugliedern hatten, und das hie}, sie mussten die
Beschneidung und das Gesetz auf sich nehmen. Die Bedeutung des Problems
ist gar nicht zu Giberschitzen; es handelte sich um die grofie Grundsatzfra-
ge fiir die erste christliche Generation. Mit feinem Gespiir fiir diese Wich-
tigkeit bringt der Verfasser der Apostelgeschichte seinen Bericht iiber die
Beratungen in Jerusalem und ihr Ergebnis in der Mitte seines Werkes (Apg
15,1-33). Er deutet an, dass leidenschaftlich gestritten wurde, betont aber vor
allem, dass man zu einer einvernehmlichen Losung kam, fiir die Voten des
Petrus und des Herrenbruders Jakobus den Ausschlag gaben. Das Ergebnis,
das der Gemeinde Antiochien schriftlich tibermittelt wurde, lautete: Es soll-
ten den Heidenchristen nur vier Dinge auferlegt werden, nimlich sich zu
enthalten von Gétzenopferfleisch, Blut, Ersticktem und Unzucht.*

Ein zweiter Bericht {iber die Verhandlungen in Jerusalem findet sich im
Neuen Testament aus der Feder des Paulus, der an den Beratungen per-
sonlich teilgenommen hatte.*” Seine Angaben stimmen vielfach mit denen
in der Apostelgeschichte iiberein; in einigen Punkten ergiinzen die beiden
Darstellungen einander, und mehrfach betonen sie jeweils unterschiedliche
Akzente.* In einem Punkt gibt es allerdings einen uniiberbriickbaren Ge-
gensatz. Paulus erwdhnt nicht die vier von den Heidenchristen geforderten
Punkte, sondern nach ihm bestand das Ergebnis darin, dass die in der Jeru-
salemer Gemeinde ,.in Geltung Stehenden® ihm ,,nichts weiter auferlegten”
(Gal 2,6). Vielmehr gaben Jakobus, Petrus und Johannes ihm und Barna-
bas den Handschlag der Gemeinschaft, ,,dass wir zu den Heiden, sie aber
zu den Beschnittenen gehen sollten, nur méchten wir der Armen geden-
ken® (Gal 2,9f.). Hier ist jeder Versuch, die Angaben bei Paulus und in der
Apostelgeschichte zu harmonisieren, zum Scheitern verurteilt. Nur eine
der beiden Versionen kann historisch richtig sein, und das muss nach aller
Wahrscheinlichkeit die von Paulus gebotene sein. Denn nicht nur war er
in Jerusalem beteiligt, also Augen- und Ohrenzeuge, sondern es erweisen
sich auch die in Apg 15,29 genannten vier Punkte als Regelung eines Folge-
problems, das aufbrach, wenn Juden- und Heidenchristen in einer Gemein-
de zusammenlebten. Enthaltung von Gétzenopferfleisch, Blut, Ersticktem
und Unzucht entsprechen namlich den Mindestanforderungen, die nach
dem alttestamentlichen Gesetz Nichtjuden einhalten mussten, damit Juden
mit ihnen Gemeinschaft pflegen konnten, ohne sich zu verunreinigen.” Die
vier Punkte sind vermutlich erst nach dem sog. Apostelkonzil festgelegt

“ Apg 15,28f. (Schreiben an die Gemeinde Antiochien), vgl. auch schon Apg 15,19f. (Vor-
schlag des Jakobus).

# Gal 2,1-10.

“® Einen guten Vergleich der beiden Darstellungen in Apg 15,1-34 und Gal 2,1-10 bietet J.
Roloff, Die Apostelgeschichte, 1981, 225ff. (NTD s).

17 A.a.Olyaay



Ein Geschichtswerk als Teil des Wortes Gottes im Neuen Testament 229

worden, und der Verfasser der Apostelgeschichte hitte dann eine erst etwas
spiter getroffene Regelung irrtiimlich mit den Beratungen zwischen den
Gemeinden Antiochien und Jerusalem verbunden.*

IV.

Inwiefern darfich mit den vorgelegten Ausfithrungen zur Apostelgeschich-
te Treue zur Bibel beanspruchen? Die Antwort ergibt sich vor allem aus zwei
der eingangs angesprochenen Uberlegungen. Dort betonte ich, dass es wich-
tig ist, die Bibel so anzunehmen, wie Gott uns sein Wort gegeben hat, nim-
lich ausgerichtet durch Menschen, die eingebunden blieben in je ihre Welt
und Zeit, die auch Menschen mit ihren Grenzen blieben. Ferner auflerte ich
meine Freude dariiber, dass es Gott gefallen hat, mit der Apostelgeschichte
auch ein antikes Geschichtswerk zum Teil seines Wortes zu machen. Das be-
rechtigt nicht nur, sondern verpflichtet auch dazu, die Apostelgeschichte im
Horizont der antiken Geschichtsschreibung zu wiirdigen und so die Beson-
derheiten ihres Zeugnisses ebenso wie auch ihre Grenzen wahrzunehmen.

Treue zur Bibel erfordert ferner, wie ich einleitend darlegte, dass ich sie
sorgfiltig, ehrlich und authentisch lese. Im Umgang mit der Bibel bin ich
derselbe Mensch wie sonst auch in meinem Leben, Denken und Urteilen.
Das heif3t fiir mich als Althistoriker, dass ich beim Lesen der Bibel nicht
einzelne historische Angaben als fest verbiirgte Sachverhalte behaupten
darf oder gar muss, von deren Fehlerhaftigkeit ich in meinem beruflichen
Alltag nach bestem fachlichen Wissen tiberzeugt bin. Das gilt auch ange-
sichts der Vorldufigkeit aller menschlichen Erkenntnis. Die Einsicht zum
Beispiel, dass sich geschichtswissenschaftliche Erkenntnisse im Lauf der
Zeit wandeln und oft genug Korrekturen erfahren, erlaubt es noch lange
nicht, den jeweils besten, fachlich verantwortbaren Kenntnisstand zu igno-
rieren. Auch verbietet es nach meiner Uberzeugung der Respekt vor der
Bibel, gegenlaufige Aussagen so lange zurechtzubiegen, bis sie irgendwie
zusammenpassen. Vielmehr darfich getrost auch die Grenzen der mensch-
lichen Verfasser der Bibel wahrnehmen. SchlieSlich ist die Bibel ja kein
Universallexikon, das mir unveranderliche Richtigkeiten fiir simtliche
Wissensgebiete prisentiert, sondern Gottes Wort, das mir letztgiiltig mit-
teilt, was ich von ihm, tiber die Welt und mich selbst erfahren soll.

In welcher Weise ich personlich dankbar Gottes Wort in der Apostel-
geschichte vernehme, habe ich ein wenig angedeutet, als ich auf besondere
geistliche Akzente dieses Buches hinwies. Im Horen auf einzelne Texte wiire
das weiter zu entfalten. Aber dazu wiire es notig, sie im Sinne von Bibelar-
beiten oder Predigten auszulegen, wihrend es hier darum gehen sollte, die
Apostelgeschichte insgesamt als ein Geschichtswerk zu wiirdigen.

* Ein indirekter Hinweis auf den dargelegten Sachverhalt findet sich in Apg 21,25. Dort infor-
miert Jakobus den Paulus bei seinem letzten Besuch in Jerusalem iiber die vier den Heiden-
christen auferlegten Dinge, setzt also voraus, dass Paulus nicht schon darum wissen kann.



»Ist die Bibel bibeltreu?*

Dietmar Liitz
-

Dr. Eduard Schiitz gewidmet,
20 Jahre nach seinem Abschied aus dem Amt

Auf dumme Fragen gibt es meist keine klugen Antworten. Ob die Frage ,Ist
die Bibel bibeltreu?* allerdings wirklich so dumm ist, wie sie auf Anhieb
zu sein scheint, das ergibt sich erst aus ihrer Beantwortung. Also: Ist die
Bibel ,bibeltreu“? Anders gefragt: Ist die Bibel sich selbst gegeniiber treu
und zuverldssig?

Diese letzte Frage klingt zwar zuniéchst sinnlos, fithrt aber dennoch mit-
ten in das Zentrum des Themas dieses Symposiums: ,,Bibeltreue®. Ich lade
Sie zunichst ein zu einem kleinen Ausflug.

1. Die neuen Fundamentalisten — bibeltreu

Im Mirz 2004 veranstaltete der ,Verein fiir Freikirchenforschung® in Bad
Blankenburg ein Symposium mit dem Thema ,,Evangelikalismus und Fun-
damentalismus®.? Einer der Beitrdge kam von Dr. Stephan Holthaus, leiten-
der Dozent an der Freien Theologischen Akademie (FTA) in Gieflen. Unter
der Uberschrift ,,Bibeltreues Schriftverstindnis in der Geschichte der deut-
schen Freikirchen® referierte und erlauterte er seine These, naimlich:

»Die Begriinder der klassischen Freikirchen in Deutschland vertraten alle, be-
wusst oder unbewusst, ein Bibelverstindnis, das man heute als ,bibeltreu’ be-
zeichnen wiirde® (FF 40).

Mit dieser These rief Holthaus gleichzeitig zu einer Riickkehr zu den ,,Vi-
tern” auf und forderte von den Veranstaltern:

~Wenn dieser Verein sich gerne und hiufig auf die Viter und Miitter der Anfin-
ge beruft, dann bitte auch in den Fragen des Schriftverstindnisses” (FF 48).

Holthaus méchte also, dass die Freikirchen wieder so ,,bibeltreu“ werden
wie ihre Griinder. Was er damit meint, erklirt er in den einleitenden Satzen.
Es geht ihm um eine Apologie des recht verstandenen Fundamentalismus.
Dieser Begriff sei heute leider ,praktisch unbrauchbar geworden® (FF 36).
Er werde missbraucht fiir ,,Schubladisierungen®, ,,Karikierungen® und ,er-

! Vortrag vor dem Theologischen Symposium der GFTP am 2. Oktober 2005 in Berlin.

? Die Wortbeitrige dieser Konferenz sind dokumentiert im Jahrbuch des Vereins fiir Frei-
kirchenforschung 2004, 14-103. Sie werden im Text zitiert unter dem Kiirzel FF und Anga-
be der Seitenzahl.

ZThG 11 (2006), 222-230, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



1st die Bibel bibeltreu?* 223

staunliche Klischees, die mit der Wirklichkeit nicht iibereinstimmen* (ebd.).
Er, Holthaus, spreche deshalb in seinem Vortrag bewusst auch von einem
,bibeltreuen Schriftverstindnis®, nicht von einem ,fundamentalistischen®
(FF 37). Das gangige Zerrbild des ,,Fundamentalisten” mit den ,,Tendenzen
einer dualistischen Weltsicht, einer gesetzlichen Frommigkeit, eines prinzi-
piellen Misstrauens gegeniiber der akademischen Theologie, einer ,,pharisi-
erhaften Verdachtigungsmentalitat und einer ungeheuren Humorlosigkeit®
(ebd.) sei zwar nicht von der Hand zu weisen, aber ebenso wenig zwangslidu-
fig aus einem géngigen Bibelverstindnis abzuleiten. Im Gegensatz zu frither
gebe es heute eine neue Generation von ,,Bibeltreuen®, die ,,gut ausgebildet
sind, sich keinesfalls als Querulanten verstehen und ihre Position sachlich,
konstruktiv und gut durchdacht einbringen® (ebd.). Er selbst, Holthaus,
zahlt sich stolz ,,zu dieser wachsenden Gruppierung” (ebd.).

Was heute als ,bibeltreu” firmiert, ist also nichts anderes als der alte
Fundamentalismus, der seit gut 20 Jahren begonnen hat, sich seiner unwis-
senschaftlichen Lumpen zu schimen und deshalb der wissenschaftlichen
Theologie einen Heiratsantrag gemacht hat, wohl wissend, dass Frau Aka-
demie in dieser Ehe sowieso nichts zu sagen haben wird, eine standesge-
mifle Hochzeit jedoch den Asylantrag in der Wissenschaft beférdern und
eine Namensinderung frithere peinliche Vergangenheiten und ihre Spuren
verwischen helfen wiirde.

Holthaus fordert die akademische Theologie konsequenterweise auf, mit
den neuen Fundamentalisten, den so genannten ,,Bibeltreuen®, den ernsthaf-
ten Dialog zu suchen. Denn: ,,Eine intellektuell anspruchsvolle Auseinander-
setzung mit dem Phinomen [Fundamentalismus] findet nicht statt (FF 36).

Das heutige Symposium sucht eben diese ,anspruchsvolle Auseinander-
setzung®, wenn es sich mit dem Begriff ,,Bibeltreue® befasst. Leider ist dies
ein so schones Wort, dass es mir in der Seele weh tite, die Bibeltreue de-
nen zu iiberlassen, die gerade ihrem Geburtsnamen untreu geworden sind,
weil er von anderen ebenfalls — vorgeblich missbrauchlich - benutzt wor-
den war. Zudem lisst das Adjektiv ,bibeltreu” kaum erkennen, dass es bei
Holthaus noch etwas anderes meint als die riickhaltlose Verbundenheit von
Christen mit der Ur-Kunde ihres Glaubens. Holthaus definiert ,,Bibeltreue™
ja sehr eng als ,die Uberzeugung von der Glaubwiirdigkeit der Berichte
der biblischen Autographen® (FF 40). Er spiirt zwar das Unpassende der
Begrifflichkeit, die ,sprachlich eher eine Solidaritit mit dem Bibeltext als
eine bestimmte Auffassung iiber deren Glaubwiirdigkeit aussagt® (ebd.).
Dennoch bleiben er und die Seinen, die seit Jahren in der ,,Konferenz bi-
beltreuer Ausbildungsstitten® (KBA) lose zusammengeschlossen sind, der
Namensinderung treu. Man mochte gerne Fundamentalist sein, aber nicht
unter dieser Signatur! Denn - Originalton Holthaus: ,,Mittlerweile ist der
Begriff nicht mehr zu retten” (FF 37 Anm. 3).

Die iltere Generation der Fundamentalisten hat grofiere Mithe mit der
Umbenennung, aber auch sie konzediert: Die ,,Bibelhaltung des biblischen
Fundamentalismus beschreibt genau, was wir unter ,bibeltreu’ verstehen



224 Dietmar Liitz

sollten, so der Mentor der deutschsprachigen Fundamentalisten, Prof. Dr.
Samuel R. Kiilling in FUNDAMENTUM 4, 2001.

2. Was ist ,,bibeltreu“?

Nachdem wir die formelle Identitat von ,bibeltreuem Fundamentalismus“
und ,,Bibeltreue” festgestellt haben, fragen wir noch kurz nach dem, was
Bibeltreue inhaltlich sein mochte. Nach Holthaus ist es ,,die Uberzeugung
von der Glaubwiirdigkeit der Berichte der biblischen Autographen® (FF
40). Diese Glaubwiirdigkeit kommt den Urschriften allerdings nicht so zu,
wie es der allgemeine Sprachgebrauch suggeriert. Glaubwiirdig sind die
biblischen Urschriften nur in dem Sinne, wie Jesus selbst die Schrift ver-
standen wissen wollte. Sein Schriftverstindnis sei fiir Christen ,,bindend“,
»Jesus Christus ... [hat] das Alte Testament als glaubwiirdiges Dokument
im Sinne der Unfehlbarkeit verstanden® (ebd.).

Dementsprechend versucht Holthaus auch nachzuweisen, dass die Griin-
der der Freikirchen durchweg Vertreter der biblischen Unfehlbarkeit waren.
Das gelingt ihm natiirlich miihelos, hat aber wenig Beweiskraft. Was soll es
auch bedeuten, wenn man von Johann Gerhard Oncken, einem nichttheo-
logischen Biicherkolporteur behauptet: ,,Irgendwelche Fehler in der Bibel
waren fiir Oncken undenkbar® (FF 44)?

Der oben zitierte Samuel Kiilling, Griinder der Basler FETA, ehemaliges
Mitglied des deutschsprachigen Beirates des ICBY (International Council
on Biblical Inerrancy) und Herausgeber der Quartalszeitschrift FUNDA-
MENTUM, dieser Samuel Kiilling definiert biblischen Fundamentalismus
bzw. Bibeltreue sehr dhnlich:

»Der biblische Fundamentalismus bezeugt die Glaubensaussage, dass die Bibel
uneingeschrinkte, absolute Offenbarung von Gott ist, mit allen Konsequenzen®
(Kialling, a.a.0.).

Zu diesen Konsequenzen gehort

- die gottliche Inspiration,

- die Wahrheit in jeder Hinsicht,

- die Einheit ohne wirkliche Widerspriiche.

Der biblische Fundamentalismus bezeugt weiterhin,

»dass wir es in der Bibel nicht mit menschlich-irrtiimlichen, zeitbedingten Vor-
stellungen zu tun haben, die veralten wiirden, sondern vielmehr mit zeitlos giil-
tiger, gottlicher Wahrheit. Die Heilige Schrift hat daher fiir den, der diese Glau-
bensaussagen teilt, bindende und bestimmende, géttliche Autoritit“ (ebd.).

Dabei griindet dieser biblische Fundamentalismus bzw. die ,,Bibeltreue*
ganz und ausschliefllich ,auf das Selbstzeugnis der Bibel “:

»Die Bibelschreiber bezeugen, dass ihre Worte von Gottes Geist eingegeben
sind“ (ebd.).



»Ist die Bibel bibeltreu?“ 225

Was Kiilling mit Wahrheit, Inspiration, Irrtumslosigkeit und Autoritit

der Schrift meint, wird deutlich, wenn er einem abtriinnigen ehemaligen

Fundamentalisten vorwirft, er scheine ,immer mehr Miihe zu haben mit

den wortlichen Schépfungstagen von 24 Stunden, mit einer wortlich spre-

chenden Schlange im Paradies, mit einem Jona, der drei wortlich genom-
mene Tage im Fisch war® (ebd.).

Wenn man das liest, kann man kaum glauben, diese Sitze seien wirklich
erst jetzt, im 3. Jahrtausend, geschrieben worden. Zusammengefasst kon-
nen wir nun den Begriff ,bibeltreu” halbwegs authentisch so definieren:

Als ,,bibeltreu” (im engen Sinne) bezeichnen sich christliche Kreise, die
- ihre direkte Herkunft vom Fundamentalismus nicht leugnen, aber ver-

schweigen bzw. vertuschen,

- griindend auf das Selbstzeugnis der Autoren der biblischen Schriften
jedes zur Bibel gehorige Buch als direkte, gottliche Selbstaussage und
deshalb als irrtumslos und zeitlos giiltig und wortlich zu verstehen an-
sehen,

— diese Irrtumslosigkeit jedoch nur den Urschriften zugestehen wollen.
[Autograph ist iibrigens ein véllig unpassendes Wort, offenbar dem Be-
griff Autogramm nachempfunden.]

3. Das Fundament der ,,Bibeltreue” - unklar

Nach diesem Ausflug in die Welt der ,Bibeltreuen” kehren wir zur Aus-
gangsfrage zuriick: Ist die Bibel bibeltreu? Ist die Bibel zuverlissig in dem,
was sie iiber sich selbst sagt? Diese Frage betrifft den Urgrund des Funda-
mentalismus und aller Bibeltreue in dessen Sinne, denn beide gehen - wie
Kiilling sagt - ,,ganz und ausschliefilich vom Selbstzeugnis der Bibel aus"
(Kiilling, a.a.0.). Und dieses Selbstzeugnis erhebt - so Kiilling - den An-
spruch, gottliche Offenbarung zu sein. Nun ist an einem solchen Anspruch
nicht zu riitteln. Deshalb nennt Kiilling ihn zu Recht ,Glaubensaussage*
und Holthaus spricht von der ,Uberzeugung” von der Glaubwiirdigkeit
der Berichte der biblischen Autographen. Glaubensaussagen und Uber-
zeugungen sind eo ipso unwiderlegbar. Sie beanspruchen axiomatische
Wabhrheit, also eine Giiltigkeit, die aus keiner anderen Wahrheit abgeleitet
werden kann oder muss. Nur eins kann man von einem Axiomensystem
erwarten (z.B. von der Euklidischen Geometrie), dass es nimlich mit Be-
griffen arbeitet, die der Sache angemessen sind und sie in allen Aspekten
vollstindig erfassen. Insbesondere die Definitionen der Begriffe miissen in
jeder Hinsicht klar und eindeutig sein.

Aber gerade hier erweist sich das System des fundamentalistisch-bi-
beltreuen Denkens und Redens in einem Mafle unklar und unangemes-
sen, welches dem System bis auf weiteres jedes frohlich-glaubig-unbedarfte
Weiterreden untersagen miisste. Vollig unklar sind im fundamentalistisch-
bibeltreuen System namlich die Begriffe



226 Dietmar Liitz

a) Bibel bzw. Heilige Schrift
b) Selbstzeugnis oder Selbstaussage der Schrift
¢) Glaubwiirdigkeit bzw. Irrtumslosigkeit der Autographen.

Schauen wir uns diese Unklarheiten ndher an.

a) Was heifst ,,Bibel“ bzw. ,,Heilige Schrift“?

Man sollte meinen, dass die Sache, um die sich im bibeltreuen Denken al-
les dreht, nimlich die Bibel, geklart ist. Man sollte meinen, dass der zen-
trale Gegenstand allen Streites, der Gegenstand von Glaubwiirdigkeit und
Irrtumslosigkeit, das Subjekt, also das ,,Selbst“ aller ,,Selbstaussagen” und
»Selbstbezeugungen®, ndmlich die Heilige Schrift, keines weiteren Nachden-
kens bediirfe. Man sollte meinen, dass Grund und Fundament des biblischen
Fundamentalismus ausgiebig bedacht und definiert worden sind. Man sollte
meinen, dass wenigstens die Frage: ,Was ist die Bibel“? keiner weiteren Kla-
rung bediirfe. Doch dem ist nicht so, wie wir gleich sehen werden.

b) Was heifSt Selbstaussage oder Selbstzeugnis der Schrift?

Auch dieser zweite Punkt entbehrt jeder Klarheit. Wer oder was ist das
Selbst, das sich in heiligen Schriften aussagt oder bezeugt? Vor allen Din-
gen: Wer bezeugt hier was? Bezeugt der 2. Timotheusbrief die Wahrheit
des 2. Timotheusbriefes, wenn er sagt (3,16), dass alle Schrift (pasa gra-
phe) von Gott ausgehaucht ist? Oder bezeugt der Brief die Gottlichkeit und
Gottgehauchtheit eben nur der ,gottgehauchten® (inspirierten) Schriften,
oder besagt die Aussage, ,alle Schrift” sei ,,gottgehaucht®, dass die gesamte
Schrift, die Heilige Schrift in ihrer Gesamtheit gottlichen Ursprungs ist,
also zu Recht ,hiera grammata“ (3,15) genannt werden diirften? Aber was
wire denn die ,,Heilige Schrift® in threr Gesamtheit?

¢) Was heifSt Irrtumslosigkeit der Autographen?

Eine Behauptung iiber Qualitaten von Sachen, die es vermutlich einmal
gegeben hat, die aber nicht mehr vorfindlich sind, die sich darum jeder
Nachpriifung entziehen, eine solche Behauptung ist haltlos, zumindest in-
haltslos, da sie im wahrsten Sinne des Wortes gegenstandslos ist. Von keiner
der biblischen Schriften existiert eine Urschrift. Jede Aussage tiber deren
ausschliefllich vermutete Inhalte ist darum reinste Spekulation, vielleicht
hilfreiche und wiinschenswerte Spekulation, aber Spekulation. Sie wire ver-
gleichbar der sehr spekulativen Behauptung, dass Adam als Linkshdnder
geschaffen wurde (was mir sehr gelegen kime, da ich Linkshédnder bin), oder
der weit verbreiteten Ansicht, dass die Dinosaurier im ersten Satz der Bibel
geschaffen wurden, aber in der Atemholpause vor dem zweiten Satz — dem
mit dem Tohuwabohu - wieder vernichtet wurden. Genug - lassen wir das.



»Ist die Bibel bibeltreu?“ 207

Um nicht auf weitere Pfade und Abwege abzugleiten, wollen wir uns im
Folgenden auf den einen Aspekt der drei zu klirenden Fragen beschrin-
ken, namlich den des Begriffes ,Bibel“ bzw. ,,Schrift”. Die erste Frage zielt
darum auf die Einheit der biblischen Schriften, die zweite Frage auf deren
Zusammenhalt und die dritte Frage richtet sich an die Zugehorigkeit der
biblischen Schriften zu dieser unserer realen Auflenwelt.

Noch ein Hinweis: Im Folgenden bewegen wir uns ausschlieflich auf der
fundamentalistisch-bibeltreuen Ebene. M.a. W., wir gehen einmal davon
aus, es sei so, wie Bibeltreue es behaupten, und wir verzichten vollig auf
jegliche historisch-kritische Behandlung der biblischen Texte. Wir stellen
nur die Fragen, die jeder Bibelleser und jede Bibelleserin sich oder ande-
ren stellt, wenn sie sich das Fragenstellen nicht verbieten lassen. Fragen ist
christlich, Antworten geben macht erst die Theologen aus.

4. Fragen ist christlich

Was ist eigentlich die ,,Bibel“? Was meinen wir, wenn wir ,,Schrift” sagen?
Diese so einfaltig anmutenden Fragen bergen bereits das gesamte Potential
jeglicher Fundamentalismuskritik. Denn Fundamentalismus lebt weitge-
hend von ihrer Nichtbeantwortung bzw. davon, dass die Fragen gar nicht
gestellt werden.

Bibel ist — aus der Perspektive christlicher Theologie — der Name fiir eine
Sammlung von mehr oder weniger selbststindigen Ur-Schriften, so ge-
nannten Autographen, die schon sehr frith im Christentum in Abschriften
dieser heiligen Ur-Schriften kursierten und in christlichen Gruppen und
Gemeinden im Gebrauch waren. Die christliche ,Bibel“ bestand dabei
aus grob gesagt zwei Familien von Schriften, den vorchristlichen und den
nachchristlichen, die bereits auf die Geschichte des Jesus von Nazareth re-
kurrieren konnten. Dabei haben die jiingeren nachchristlichen Schriften
hidufig aus den dlteren vorchristlichen zitiert und diese Zitate mit Hinwei-
sen unterschiedlichster Art eingeleitet. Da heifdt es z. B.:

- ,die Schrift sagt” (Joh 7,38)

-es ist geschrieben (Mt 4, 4+6+10; R6m 11, 8)

- ,David sagt® (Rom 11,9)

- ,Jesaja sagt® (Rom 15,12)

~ (ohne Einleitung) (1 Kor 2,16; 1Kor 10,26)

- ,geschrieben im Gesetz [des Mose]“ (1Kor 9, 9; 1Kor 14, 21)

- ,das Wort, das geschrieben ist“ (logos ho gegrammenos) (1Kor 15,54)

- ,wie Gott sagt” (kathos eipen ho theos) (2 Kor 16, 6)

- ,weshalb es in der Schrift enthalten ist“ (dihoti periechei en graphe)
(1Petr 6,6)

- »geschrieben/gesprochen durch den Propheten® (gegraptai dia tou pro-
phetou) (Mt 2,5)



228 Dietmar Liitz

Im Blick auf die Zitationsformeln, die sich der Begriffe ,schreiben” und

»Schrift® bedienen, darf man feststellen, dass nur selten freihdndig zitiert

wird, sondern zumeist unter Angabe einer Quelle (selbst wenn sie nur als

»Schrift® bezeichnet wird). Zitiert wird im Neuen Testament also in der

Regel durch den Verweis auf eine ,,Schrift“ bzw. das, was ,,geschrieben ist®,

gefolgt von dem entsprechenden Zitat in griechischer Sprache.

Doch was ist das, was ,,geschrieben steht“? Was ist die Schrift, die hier
zitiert wird? Die gingige Antwort beschreibt in der Tat den hiufigsten
Sachverhalt, aber keineswegs den einzigen. Zitiert und mit gegraptai oder
graphe eingeleitet und bezeichnet wird eine Vielfalt von sehr unterschied-
lichen Quellen:

1. ein Zitat aus der Sammlung hebriischer vorchristlicher Schriften, die
man heute gerne das ,,Alte Testament® nennt. Das nachfolgende Zitat
selbst ist dann eine (vermutlich) ad hoc-Ubersetzung des neutestament-
lichen Autors (z.B. R6m 1,17, wo aus Hab 2,4 zitiert wird). Bereits an
dieser Stelle stellt sich die Frage der so genannten ,,Autographen® Ist
damit die Urschrift in griechischer Sprache gemeint, also z.B. der Text
des urechten allerersten Romerbriefes? Oder ist der urechte Habakuk-
text auf Hebréisch der ,, Autograph“?

2. Eine zweite Zitationsweise zitiert als ,,Schrift® oder als ,geschrieben®
ebenfalls das Alte Testament, folgt aber im Text streng der LXX, der
Ubersetzung der Siebzig, also in griechischer Sprache, die jedoch im
Sinn nicht selten von der hebréischen Vorlage abweicht, besonders da,
wo diese unverstandlich ist. (Z.B. Rom 15,10, wo Dtn 32, 43a nach der
LXX zitiert wird). Was soll hier tiberhaupt ,, Autograph“ genannt wer-
den? Ist es der Ur-Paulus? Ist es die Ur-LXX? Oder ist es das Ur-Dtn. im
hebrdischen Ur-Text? (weitere Beispiele: 2 Kor 4,13 bezogen auf Ps 116,10
LXX).

3. Die dritte Zitationsweise wird noch komplizierter. Hier wird als
»Schrift” bzw. als ,,Geschriebenes” ein Text zitiert, der iiberhaupt keine
hebriische Ur-Vorlage kennt. Das Zitat ist dabei der griechischen LXX
entnommen, und zwar den Schriften, die streng genommen nicht LXX
heiflen diirften, da sie in der Urfassung mehrheitlich bereits auf grie-
chisch verfasst wurden, weshalb sie bereits im ersten Jahrhundert von
den Juden als ,,nicht-kanonisch® aussortiert und als nicht autoritativ ab-
gelehnt wurden; woran tibrigens Luther im 16. Jahrhundert ankniipfte,
als er diese ,,Apokryphen” aussortierte und sie als ,,der Heiligen Schrift
nicht ebenbiirtig” in einen Anhang zum AT verbannte. (Z.B. Mk 10,19
nach Jesus Sirach [LXX] 4,1, wo allerdings statt graphe entole steht). Un-
ter den apokryphen Schriften bildet Siracides insofern eine Ausnahme,
als er tatsichlich auf einer (wenn auch nicht mehr erhaltenen) hebri-
ischen Vorlage beruht. Im 20. Jahrhundert (seit 1898) wurden davon
allerdings spite Fragmente entdeckt, die etwa % des Hebridischen aus-
machen. (Weiterhin: Mt 9,36 zitiert Judith 11,19 und 2 Tim 2,19b zitiert
Sirach 17,26 - vielleicht zufallig?)



»Ist die Bibel bibeltreu?“ 229

4. Einevierte Form der Zitation bezieht sich zwar auf ein Wort der ,,Schrift,
dieses findet sich jedoch weder im hebriischen noch im griechischen
AT und auch sonst in keiner uns heute bekannten Schrift (z. B. Joh 7,38;
1Kor 9,10; evtl. 1Tim s5,18. Auch Eph 5,14 eingeleitet durch dihoti legei;
weiterhin sehr deutlich Jak 4,5, eingeleitet mit he graphe legei!).

5. Eine fiinfte und letzte Zitationsweise bezeichnetals ,,Schrift“ (graphe) gele-
gentlich sogar eine ganzlich ,,auf8erbiblische* Quelle, die zwar heute nicht
mehr vorfindlich ist, vom Kirchenlehrer Origines jedoch in einem Falle
identifiziert wird als ein Zitat aus der ,, Apokalypse des Elia“ (1 Kor 2,9).*

Nicht beriicksichtigt wurden in dieser kurzen Zusammenstellung weitere
loci citati vel allegati von anderen ,auflerbiblischen” nicht-alttestament-
lichen Biichern, von denen bei Nestlé-Aland (1994) immerhin 144 aus 19
Quellen aufgefiihrt sind.

5. Folgerungen

Welche Konsequenzen ergeben sich aus all dem im Blick auf die oben ge-

nannten Ausgangsfragen? Also: Was bedeutet das ,,Selbstzeugnis der Bibel

im bibeltreuen Sinne? Was bedeutet ,Irrtumslosigkeit der Autographen®

im bibeltreuen Sinne? Was ist ,,Bibel“ bzw. ,,Schrift” im bibeltreuen Sinne?
Wie wir gesehen haben, zitiert das Neue Testament als ,,Schrift” bzw. als

»geschrieben®

- aus griechischen Ubersetzungen der hebriischen ,,Bibel“ und aus der
LXX,

- aus griechischen Fassungen der Worte aus nicht-hebriischen Biichern
und der LXX, j

— aus griechischen Fassungen von nicht-alttestamentlichen oder gar ver-
lorenen oder unbekannten Biichern.

Daraus ergeben sich fiir den Begriff ,bibeltreu“ verschiedene Auspri-
gungen, die allerdings sehr unterschiedlich sind:

1. Gdbeesim NT nur Zitate der Form: NT zitiert als ,,Schrift* ausschliefi-
lich Ubersetzungen der Biblia Hebraica®, des jiidischen Tanach, dann wire
das NT bibeltreu im protestantischen Sinne. Denn unausgesprochen fol-
gen Protestanten in der Regel der Gleichung: Bibel=Luther-Bibel. (Zumeist
wird ,,bibeltreu” auch genau so gebraucht.)

2. Gibe es im NT nur Zitate der ersten und zweiten Form: NT zitiert
als Schrift aus der gesamten LXX und der Biblia Hebraica“, dann wire das
NT bibeltreu im katholischen Sinne. (Und damit nicht mehr ,,bibeltreu“im
tiblichen fundamentalistischen Sinn.)

* Dieser Artikel wird im Folgenden als (Kiilling, o. Seitenangabe) im Text zitiert.
* Wir geben hier nur einen groben unsystematischen Uberblick iiber neutestamentliche Zi-
tationsformeln, die sich vor allem um den Begriff ,,Schrift“ (graphe) ranken.



230 Dietmar Liitz

3. Nun gibt es aber im NT auch Zitate der Form: NT zitiert als ,,Schrift*
auch aus ,auflerbiblischen” Quellen. Damit jedoch ist das NT in keinem
vertretbaren und einleuchtenden Sinne mehr ,bibeltreu in sich selbst®,
denn wenn sich die Formeln ,,die Schrift sagt oder ,es steht geschrieben®
nicht mehr eindeutig auf die Bibel selbst beziehen, also auf die LXX, die
Biblia Hebraica oder sogar das Neue Testament, dann ist
- entweder - nach dem Zeugnis der Schrift - die Schrift nicht mehr iden-

tisch mit sich selbst,

- oder die zusitzlich zitierten Biicher hitten ebenfalls den Rang einer
»heiligen Schrift“ und die ,,Bibeltreuen” miissten sich fragen lassen, war-
um sie diese noch nicht in ihren Kanon aufgenommen haben.

Die protestantischen Bibeltreuen missten sich in erster Linie die Frage ge-

fallen lassen, warum die ,,Apokryphen® fiir sie nicht den Rang biblischer

echter Biicher besitzen.

Die katholischen und die protestantischen Bibeltreuen miissten sich die
Frage gefallen lassen, warum solche im NT freimitig als ,,Schrift” zitierte
Biicher wie die Apokalypse des Elia, die Himmelfahrt des Mose, oder auch
die Biicher Henoch, Martyrium des Jesaja, Psalmen Salomos und weitere
verschollene, warum diese keine kanonische Giiltigkeit als ,,Schrift” zuge-
wiesen bekommen haben. (Das tun sie nimlich auch ohne die Verweise
»die Schrift sagt etc.)

6. Abschlieflende Zusammenfassung der Ergebnisse

Ich verlasse jetzt die fundamentalistisch-bibeltreue Plattform und schliefle

mit einigen systematischen Bemerkungen.

1. Die Bibel ist in ihrer Gesamtheit nicht ,,Schrift” im bibeltreuen Sinne.

2. Die Bibel ist auch nicht ,,Schrift” in irgendeinem konfessionellen Sinn.

3. Das Wort ,,Schrift” eignet sich zudem in keiner Weise als Baustein eines
fundamental-axiomatischen Systems.

4. Die Bezeichnung ,,Selbstzeugnis der Schrift® ist eine ,,contradictio in se“
wo immer die ,,Schrift” iiber die ,,Schrift* hinausgeht und also nicht ,bei
sich® bleibt.

5. Ebenso ldsst sich die Phrase ,,Unfehlbarkeit der Schrift” in keinem allge-
meinen Sinn als auf den heute giiltigen biblischen Kanon bezogen dar-
stellen.

6. ,Bibeltreue” ist demnach ein sinnloser Begriff, solange nicht geklart ist,
was mit ,,Bibel“ gemeint ist!

7. Ich bin aber iiberzeugt, dass das Unterfangen, den Begriff ,,Bibel bzw.
»Schrift” einer gerechten und sachgemiflen Klarung zuzufiihren, zu-
gleich das Ende des Unternehmens ,,Bibeltreue® sein wird.

8. Ich personlich ziehe darum jeder so genannten ,Bibeltreue” das Wort
und den Begriff ,,evangeliumsgemaf3“ vor. Das allein ist fiir mich Kanon
aller recht verstandenen Bibeltreue.



Mit ,schwierigen® Texten der Bibel umgehen

| Analysen und Anregungen fiir Schule und Gemeinde

Michael Llfricke

Lutheraner und Baptisten verbindet die Auffassung, dass die Heilige Schrift
einen zentralen Stellenwert in unserer kirchlichen Lehre wie in unserem
kirchlichen Leben einnimmt. Weil wir Evangelische der Bibel eine norma-
tive Autoritit zuschreiben, ist die Frage besonders brennend, wie wir mit
Texten umgehen, die ,schwierig’ sind. In unseren Gemeinden, sei es in Bi-
belkreisen oder Sonntagsschule, sei es im Gottesdienst der Erwachsenen
oder der Kinder, sowie im schulischen Religionsunterricht setzen sich viele
Menschen Woche fiir Woche mit Bibeltexten auseinander. Ich habe mich
wissenschaftlich besonders mit der Situation in der Grundschule befasst,
zum einen weil ich dort einige Jahre lang unterrichtete und zum anderen,
weil in der Grundschule meist eine Erstbegegnung mit den Texten statt-
findet und dadurch die Frage einer didaktisch begriindeten Auswahl der
Bibeltexte eine besondere Rolle spielt. Dabei habe ich die Begegnung mit
alttestamentlichen Texten genauer beleuchtet, weil diese Texte in den Lehr-
plinen der Grundschule einen hohen Anteil ausmachen und gleichzeitig
dem Alten Testament oft der Verdacht entgegen gebracht wird, es wiirde
sich vom Neuen Testament durch sein Gottesbild unterscheiden.!

1. Was macht einen Bibeltext eigentlich ,schwierig?

L.1. Kinderperspektiven

In meiner vierten Klasse des Schuljahres 1999/2000 stellten Kinder bei der
im bayerischen Lehrplan vorgesehenen Behandlung der Mose-Einheit Fra-
gen zu der in Ex 12 geschilderten Vernichtung der dgyptischen Erstgebore-
nen durch Gott: ,Warum werden die Kinder und nicht der Pharao getotet,
der bose war? Das ist ungerecht!” — ,Warum steht in den Zehn Geboten:
,Du sollst nicht toten! — aber Gott totet selber?®

Schiilerfragen wie diese bringen die Lehrkraft in eine heikle Lage. Wel-
che Antworten lassen sich hier finden? Soll man die - fiir die Kinder of-
fensichtliche — Ungerechtigkeit und die Gewalt im biblischen Text, hier die
Totung der dgyptischen Erstgeburt durch Gott, mit dem Hinweis auf den
~eigentlichen® Sinn dieses Textes, ndamlich die Rettung der Israeliten, rela-

' Vgl. zum Ganzen: M. Fricke, ,Schwierige’ Bibeltexte im Religionsunterricht. Theoretische
und empirische Elemente einer alttestamentlichen Bibeldidaktik fiir die Primarstufe, Got-
tingen 2005.

ZThG 11 (2006), 231-252, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



232 Michael Fricke

tivieren oder ist es besser, den Kindern in ihrer Kritik recht zu geben und
(vor ihnen) die eigene Ratlosigkeit einzugestehen? Oder aber soll die Lehr-
kraft versuchen, eine weitere Beschiftigung mit diesen Fragen zu vermei-
den und darauf hoffen, dass die Kinder ihre Fragen bald wieder vergessen
(,Eine sehr wichtige Frage, aber wir haben jetzt leider keine Zeit mehr®)?

Eine Alternative zum Ubergehen der Schwierigkeiten und dem Présen-
tieren der ,richtigen’ Antwort ist das Zuriickgeben der Frage an die Klasse.
Dies kann die Schiiler/innen motivieren, nachzudenken und zu eigenen
Erkldarungen zu kommen.

Das zeigt die Fortfiihrung des oben zitierten Gesprachs aus der Religionsstunde
iiber die Passanacht: Nachdem der Schiiler im bayerischen Religionsbuch ,,Weg-
zeichen Religion 4“ einige Seiten nach der Passaerzdhlung die Zehn Gebote ent-
deckt und gesagt hatte: ,Da steht: ,Du sollst nicht téten! Aber der Gott totet
doch selber!®, antworte ich: ,Das ist eine schwierige Sache. Wer kann dazu etwas
sagen?“ — Nach einer Weile meldet sich ein anderer Schiiler: ,,Gott hat zuerst ge-
totet. Spater hat er dann eingesehen, dass es nicht gut war. Deshalb hat der dann
gesagt: ,Du sollst nicht toten!™ (alle Zitate: Fricke, ,Schwierige® Bibeltexte, 26).

Neben ihrer unterrichtspraktischen Bedeutung zeigen uns solche Schiiler-
fragen und -antworten auch, wie Kinder in diesem Alter denken und fiihlen.
Die genaue Wahrnehmung und Erforschung der kindlichen Rezeption von
und Auseinandersetzung mit biblischen Texten ist ein wesentlicher Pfeiler
fiir eine Religionsdidaktik, die die Kinder als Subjekte des Bildungsprozesses
ernst nimmt. F. Schweitzer hat die Aufgabe einer schiiler- und rezeptions-
orientierten Bibeldidaktik treffend formuliert: Es geht darum, Kinder ,,als
aktive Rezipienten [...] so sorgfiltig wahrzunehmen, dass ihre Deutungen
erkannt und - soweit als moglich - in ihrem Eigensinn nachvollziehbar wer-
den®“? Dartiber hinaus sollen Schiiler ,,dauerhaft zu eigenem auslegendem
Umgang mit biblischen Texten ermutigt werden, was nur gelingen kann,
wenn sie von Anfang an den Wert des eigenen Entdeckens und Deutens er-
fahren kénnen und im selbstindigen Auslegen [...] unterstiitzt werden.”

1.2. Lehrerperspektiven

Blicken wir von den Schiiler/innen zu den Lehrer/innen. Auch sie erleben
Schwierigkeiten mit Bibeltexten. So erzihlt eine Grundschullehrerin in
einem Interview (Fricke 2005, 28):

? F. Schweitzer, Kinder und Jugendliche als Exegeten? Uberlegungen zu einer entwicklungs-
orientierten Bibeldidaktik, in: D. Bell u.a. (Hgg.), Menschen suchen - Zuginge finden.
Auf dem Weg zu einem religionspidagogisch verantworteten Umgang mit der Bibel, Wup-
pertal 1999, 238-245, 242. Auch die EKD-Denkschrift zum Religionsunterricht (Identitdt
und Verstdndigung. Standort und Perspektiven des Religionsunterrichts in der Pluralitit,
Giitersloh 1994, 28) sieht hier ein Desiderat: ,, In der Praxis des Religionsunterrichts werden
die fiir Kinder und Heranwachsende charakteristischen Verstehensweisen bislang erwie-
senermaflen weder geniigend erkannt, noch werden die elementaren Zuginge ausreichend
fiir den weiteren Unterrichtsverlauf beriicksichtigt.”

Schweitzer, Kinder und Jugendliche als Exegeten, 242.



Mit ,schwierigen’ Texten der Bibel umgehen 233

»Also fiir mich selber ist der Noah immer so eine Sache, weil man sagt, naja, auf
der einen Seite werden so und so viele gerettet, auf der anderen Seite ertrinken
ja vorher, also der Rest ertrinkt. Das ist fiir mich selber auch nicht so ganz zu
klaren. Fiir die Kinder ist es weniger das Problem. Also, ich muss auch sagen,
als ich Kind war, war das immer was Schénes; das hat man gern gehort mit den
ganzen Tieren und so weiter, und am Schluss werden alle dann gerettet, also
was heif3t alle, die Ordentlichen wurden gerettet und der Rest - gut, den lasst
man dann immer so ein wenig hinten runter fallen. [...] Das Problem ist, dass
im Unterschied zu anderen Fachern didaktische Schwierigkeiten nicht ange-
sprochen werden. Beim Erstschreiben oder in Mathematik werden Klippen, wie
z.B. linkshiandiges Schreiben oder der Zehneriibergang thematisiert, wihrend
das in Religion fehlt.

Wenn in einem biblischen Text das vermittelte Gottesbild unakzeptabel
ist, die Protagonisten moralisch und ethisch fragwiirdig handeln oder das
zugrundeliegende Weltbild den Erkenntnissen und den gesellschaftlichen
Normen der Moderne widerspricht, ist das fiir die Lehrkraft besonders bri-
sant: Denn sie mochte bzw. soll Schiiler/innen die Bibel vertraut machen
und ihnen einen Weg zeigen, sie fiir sich als lebensrelevant zu erschliefSen.
Gleichzeitig hat sie aber den Text als ,Hindernis“ zu bewiltigen. Das Zitat
der Lehrerin verdeutlicht, dass Lehrkrifte nach Wegen suchen, um im Un-
terricht mit ,schwierigen’ Texten umgehen zu konnen; bei der Sintfluter-
zihlung etwa konnte man sich auf die »Ordentlichen« konzentrieren und
die anderen, die ertrinken, ausblenden.

Aber ist das Ausblenden tiberhaupt sinnvoll? Der katholische Religions-
pidagoge R. Oberthiir ist skeptisch:

»Bis heute gibt es gerade im Religionsunterricht der Grundschule [...] eine ver-
meintlich ,kindgeméfle® Art des Umgangs mit Kindern, die sie unterschitzt, ih-
nen die ganze Wahrheit (noch) vorenthilt und somit fiir die Kinder spiter sehr
leicht Religion als ,Kinderkram® im negativen Sinn erscheinen lasst.

Diese Diagnose driickt die Besonderheit des Religionsunterrichts an der
Grundschule aus. Er soll die im Hinblick auf die kognitiven und affektiven
Dimensionen der Religion Grundlagen schaffen, indem er die Schiiler/in-
nen ermutigt, ,,sich in ihrem Leben von dem Gott getragen und begleitet
zu wissen, der alles Leben liebt."> Wie aber konnen Kinder lernen, mit Am-
bivalenzerfahrungen umzugehen, die der Glaube und das Leben bereithal-
ten? Ist nicht gerade das Ziel des ,,Behiiten-Wollens® die Ursache fiir eine
spatere Entfremdung und Abwendung vom Glauben? Wenn man sich je-

* R. Oberthiir, Kinder und die groflen Fragen. Ein Praxisbuch fiir den Religionsunterricht,
unter Mitarbeit von A. Mayer, Miinchen 1995, 11.

* So der bis 2004 giiltige (alte) bayerische Lehrplan fiir den Evangelischen Religionsunter-
richt an Grundschulen in Bayern, 1. bis 4 Jahrgangsstufe, im Auftrag des Evang.-Luth.
Landeskirchenrates hg. v. Katechetischen Amt Heilsbronn, 2. korr. Aufl. Neuendettelsau
1994, 7. In der neuen Fassung des Lehrplans ist der Halbsatz ,,der alles Leben liebt” gestri-
chen (Lehrplan fiir die Grundschule in Bayern, hg. v. Bayerischen Staatsministerium fiir
Unterricht und Kultus [KWMBI I So.-Nr. 1/2000], Miinchen 2000, 21).



234 Michael Fricke

doch fiir die Behandlung der schwierigen Texte und der darin vermittelten
dunklen Seiten Gottes entscheidet, treten moglicherweise nicht nur Pro-
bleme fiir die Lehrkraft auf, sondern auch Spannungen mit der Institution
»Grundschule® (s. Abb.).

Schiiler/innen

Institution Lehrplan
Schule 1
- Lernziele

......
"u
.

e
L
"
.
......
.
L
L]
LT}
.

Lehrkraft VT Bibeltext

Kirche Gesellschaft

Denn die Erzahlungen von Kains Brudermord (Gen 4), der Vernichtung

der Menschheit durch die Flut (Gen 6-9) und der Tétung der dgyptischen

Erstgeborenen (Ex 12) richten sich nicht nach den Bildungszielen des Wah-

ren, Guten und Schonen. Neben der Gewaltschilderungen gibt es noch wei-

tere Typen von Schwierigkeiten. Ein Text des Alten Testaments ...

— ist fiir Schiiler/innen oder Lehrer/innen auf der kognitiven Ebene schwer
verstindlich (z.B. Gen 1, 6f. ,\Wasser unter und iiber der Feste®);

— ist den Schiiler/innen fremd, weil er ihren Kenntnissen widerspricht, (z.B.
»In der Bibel steht aber nichts {iber die Dinosaurier, die waren doch zu-
erst da!“);

- steht in Konflikt zu heutigen gesellschaftlichen Normen bzw. Gepflogen-
heiten des Zusammenlebens (Abraham hat zwei Frauen, Jakob vier usw.);

- mit erotisch-sexuellem Inhalt muss von der Lehrkraft erzihlt werden
(,,Die Sache mit Potifar®);

— verschliefst sich Schiilerinnen und Lehrerinnen der Identifikationsmog-
lichkeit (in den biblischen Geschichten spielen {iberwiegend Manner die
Hauptrolle - Noah, Abraham, Jakob, Josef, Mose — und auch die Gottes-
bilder sind Giberwiegend mannlich - Hirte, Schopfer);

- erscheint Schiiler/innen unglaubwiirdig (Schopfung, Sintflut, Rettung
im Schilfmeer). So sagt eine Lehrerin: ,Was mach ich, wenn ein Schiiler
kommt und sagt: Das ist doch alles Quatsch™.

Die ,,Aufgeschlossenheit fiir alles Wahre, Gute und Schéne® ist eines der ,,oberste[n] Bil-
dungsziele® in Art. 131, 2 Verfassung des Freistaates Bayern (vgl. Lehrplan fiir die Grund-
schule in Bayern 2000, 2).

7 Alle Zitate: Fricke, ,Schwierige® Bibeltexte, 24-26. - Wir kénnten jedoch genauso gut ins
NT blicken, denken wir etwa an Gleichnisse Jesu (Mt 22 Kénigliche Hochzeit), den Tod
Jesu (Warum braucht Gott fiir sein Versshnungswerk ein Opfer?), an Wunder (Joh 11 La-
zarus) oder die Bilder der Johannes-Apokalypse.



Mit ,schwierigen' Texten der Bibel umgehen 235

- vermittelt ein Gottesbild, das im Widerspruch zum sog. ,neutestament-
lichen Gottesbild“ steht, bzw. erzihlt von einem ,,anderen Gott",

1.3. Bibel - (k)ein Buch fiir Kinder?

Die ,schwierigen® Texte werfen natiirlich auch die theologische Frage auf,
ob wir uns tatsidchlich mit allen Texten und Teilen der Bibel bzw. des Alten
Testaments befassen miissen. Wiirden wir uns nicht durch eine Bereinigung
der Bibel selbst entlasten? Der jiidische Theologe und Rabbiner J. Magonet
schreibt dazu ironisch-provakant:®

»[...] eine moderne Kommission zur Revision des Kanons [wiirde] méglicher-
weise folgendes iiber Bord werfen: Das Hohelied - als zu erotisch; das Buch Jo-
sua, die Biicher der Richter und einen Grofiteil von Samuel und den Biichern
der Konige — als zu grausam; Levitikus — als irrelevanten kultischen Text; den
Prediger - als zu zynisch; zahlreiche Passagen aus den Propheten - als zu dun-
kel; einen Grofteil von Exodus, Numeri und Deuteronomium - als zu legalis-
tisch oder redundant; [...] die Klagelieder — als zu deprimierend; Hiob - als zu
gotteslasterlich; viele der Spriiche - als zu materialistisch. Retten wiirden wir
vielleicht das Buch Rut, den 23. Psalm und einige wenige Geschichten der Gene-
sis, allerdings nur nach griindlicher Zensur.*

Eine solche Bereinigung wiirde jedoch zu einer volligen theologischen Ver-
armung fithren. Auflerdem konnte niemand angeben, nach welchen Kri-
terien bereinigt werden sollte. Nun kénnte man sich darauf verstindigen,
dass Erwachsene sich mit der existenten Vollbibel auseinander setzen sol-
len, dass dies aber fiir Kinder nicht gelten soll.

In diesem Zusammenhang ist die Frage gestellt worden, ob die Kinder
iiberhaupt ein Buch fiir Kinder ist.” Dazu treffen wir in der wissenschaft-
lichen Diskussion verschiedene Auffassungen an, die auf dem Spektrum
von ,.eher skeptisch® zu ,.eher optimistisch® lauten:

- Die Bibel ist nicht fiir Kinder im Grundschulalter geschrieben. Kinder
kénnen sie aufgrund ihrer mangelnden kognitiven Voraussetzungen nur
falsch verstehen;" die Bibel ist daher ungeeignet fiir die Primarstufe."

- Kinder kénnten entwicklungsbedingt biblische Texte falsch verstehen.
Sie sollten daher nichts lesen, was zu schwer fiir sie ist, sondern sich auf

@

J. Magonet, Wie ein Rabbiner seine Bibel liest, aus dem Engl. iibers. von S. Denzel und S.

Naumann, Giitersloh 1994, 143.

’ Vgl. etwa A. Wysny (katholischer Religionslehrer an der Grundschule, Duisburg): ,,Bibel
fiir Kinder in der Grundschule? Eine Streitschrift* (unverdff. Manuskript o.].; vermittelt
durch R. Oberthiir). Er kommt zu dem Schluss, ,,die Bibel fiir Kinder [in der Grundschu-
le] ganz zu streichen” und der ,,Gemeinde und der Familie vorzubehalten®.

' Siehe etwa die Position von R. Geldman, Religious Thinking from Childhood to Adoles-

cence, London 1964, 51-67.

Klassisch der Religionspidagoge der Aufklirung, Ch. G. Salzmann, in seiner Schrift Uber

die wirksamsten Mittel, Kindern Religion beizubringen. Mit einigen unwesentlichen

Kiirzungen [1780], in: E. Wagner (Hg.), Salzmanns Pddagogische Schriften, 1. Teil (Klas-

siker der Pddagogik Bd. III), Langensalza “1899: ,Die biblische Geschichte halte ich zur

ersten Unterweisung der Kinder fiir unbrauchbar” (204).



236 Michael Fricke

diejenigen Texte konzentrieren, die von ihnen ,nur ,richtig’ verstanden
werden konnen“? bzw. verstandlich fiir sie sind."”

Kinder picken sich intuitiv das Richtige heraus und erschliefien sich da-
durch die Bibel auf ihre eigene Art."

Kinder sollen die Bibel auf ihre eigene Art verstehen diirfen.”

Wer sich den biblischen Texten 6ffnet, macht die Erfahrung, dass sie
selbst unmittelbar zu ihr/ihm sprechen - das gilt auch fiir Kinder." Es
gibt keine entwicklungsbedingten Beschrinkungen fiir Kinder."”
Kinder wachsen in die Geschichten hinein, und die Geschichten wach-
sen mit ihnen mit."

Auch wenn die Bibel urspriinglich nicht fiir Kinder, sondern fiir Erwach-
sene geschrieben ist, ist v.a. die Erzahlliteratur in hohem Mafe elemen-
tar und lebensbegleitend"”

Auch wenn die Bibel ,kein Buch fiir Kinder" ist — sie ist auch fiir Erwach-
sene nicht leicht zu verstehen -, besitzt sie als ,,Ursprungsurkunde” un-
ersetzliche Bedeutung fiir den Glauben und hat so ,,ihren unbedingten
Platz im Religionsunterricht®.’

2. Umgangsweisen mit ,schwierigen‘ Bibeltexten

Ich stelle exemplarisch verschiedene Umgangsweisen vor, wie sie sich in
Lehrplinen, Unterrichtswerken, Handbiichern, Kinderbibeln sowie in der
wissenschaftlichen religionsdidaktischen bzw. theologischen Diskussion
finden. Grundsitzlich gibt es zwei Moglichkeiten: die entsprechenden Texte

Ch. Kalloch, Das Alte Testament im Religionsunterricht der Grundschule. Chancen und
Grenzen alttestamentlicher Fachdidaktik im Primarbereich, Miinster 2001, 306.

Ein Vertreter dieser Position ist A. A. Bucher, Gleichnisse verstehen lernen. Strukturgene-
tische Untersuchungen zur Rezeption synoptischer Parabeln, Fribourg (CH) 1990, 42.

So E. Key in ihrer reformpidagogischen Streitschrift ,Das Jahrhundert des Kindes® [1902],
Studien, autoris. Ubertr. von F. Maro, neu hg. mit einem Nachw. von U. Herrmann, Wein-
heim 1992, 202f.: ,Dieses Buch wird dem Kinde teuer, es findet darin unendlich viel, was
seiner Phantasie und seinem Gefiithl unmittelbar lebendige Nahrung gibt, aber nur, wenn
es sich in Ruhe in die Bibel versenken kann, ohne jegliche dogmatische oder padagogische
Auslegung.”

Vgl. K. u. Ph. Wegenast, Biblische Geschichten diirfen auch ,unrichtig’ verstanden werden.
Zum Erzidhlen und Verstehen neutestamentlicher Erzahlungen, in: D. Bell, Menschen su-
chen - Zugénge finden, 246-263.

So etwa I. Baldermann, Zum Verhiltnis von Anthropologie und Theologie im Religions-
unterricht, in: ders. / K. E. Nipkow / H. Stock, Bibel und Elementarisierung, Frankfurt
a.M. 1979, 9-21, 17. Vgl. zum Ganzen die Grundlagenwerke Baldermann, Wer hért mein
Weinen? Kinder entdecken sich selbst in den Psalmen, Neukirchen-Vluyn *1992 und Ein-
fithrung in die biblische Didaktik, Darmstadt 1996.

Vgl. Oberthiir, Kinder und die grofien Fragen, 89.

H.-J. Fraas, Begegnung mit der Bibel in verschiedenen Alterstufen, in: W. Langer (Hg.),
Handbuch der Bibelarbeit, Miinchen 1987, 176185, 176 f.

Vgl. a.a.0., 176.

H.-]. Frisch, Leitfaden Fachdidaktik Religion, Diisseldorf #1995, 143.148.



Mit ,schwierigen’ Texten der Bibel umgehen 237

fiir den Unterricht auszusparen oder aufzunehmen. Beide Wege haben ihre
Berechtigung und ihren Sinn, bergen andererseits aber auch Probleme. Die
verschiedenen Nuancen der beiden Wege des Umgangs sind im folgenden
Diagramm dargestellt:
Assoziieren mit
Schwierigem/
Dunklem im
eigenen Leben

Ausschlieflen,
iibergehen,

verbergen

Sich bzw. das
eigene Gottesbild
herausfordern

lassen

Umschreiben,
umdeuten,
abwehren

,Schwierige*
biblische Texte

Hinterfragen,
Stellung beziehen,
sich auseinander
setzen

Spannungen
auflésen,
Leerstellen
auffiillen

Akzeptieren und Historisch
Weitergeben als erkliren,
Bestandteil der relativieren, in

Uberlieferung Schutz nehmen

2.1. AusschliefSen, iibergehen, verbergen

In der Religionsdidaktik der Primarstufe gehort das Auswéhlen geeigneter
und Ausschlieflen ungeeigneter Einzeltexte bzw. groflerer Textkomplexe
zur Grundaufgabe der Elementarisierung. Dabei spielen entwicklungs-
psychologische, religionsdidaktische und inhaltlich-theologische Uberle-
gungen eine Rolle. Hier nun sollen Beispiele in den Blick kommen, wie Texte
oder Textpassagen explizit ausgeschlossen bzw. stillschweigend libergangen
werden. Explizite Begriindungen fiir Ausschluss oder Aufnahme finden
sich vor allem auf der Ebene der wissenschaftlichen Diskussion. So fordert
etwa die katholische Religionspadagogin Ch. Kalloch in ihrer Bibeldidak-
tik programmatisch, ,,zunichst das Bild des liebenden, zugewendeten und
verzeihenden Gottes“ zu vermitteln.” , Andere Zuginge konnen destruktiv
wirken [...]“ (228). Fragen nach dem Leid bzw. Gottes Rolle beim Leid sollten
nicht unbedingt mit biblischen Geschichten gekoppelt werden (224). ,Zu
vermeiden sind in der Phase der Erstbegegnung mit dem Gott des Alten Tes-
taments inkongruente Botschaften® (225), etwa bei der Sintflut (249). Eine
~verfrithte Thematisierung des gewalttatigen, kriegerischen Gottes* (242)
verbiete sich. Geschichten der ,Jahwereligion® sollten wegen ihres ,teilweise

' Kalloch, Das Alte Testament im Religionsunterricht der Grundschule, 228.



238 Michael Fricke

aggressiven Ausschliefllichkeitsanspruchs, ihrer massiven Ethisierung und
Politisierung der Gottesbeziehung (245 f.) - anders als etwa die Viitererzih-
lungen - in der Grundschule nicht zum Einsatz kommen.

Lehrplidne, Unterrichtswerke und Kinderbibeln dagegen begriinden
den generellen Ausschluss und die Aufnahme von Textkomplexen — wenn
iiberhaupt - meist nur vereinzelt bzw. ansatzweise. Haufiger ist hier das un-
kommentierte Aussparen bzw. Verbergen von Passagen, die Dunkles oder
Anstofliges transportieren.

Wihrend etwa bei der Sintfluterzihlung der Vernichtungsbeschluss
Gottes in beiden biblischen Versionen (Gen 6, 7.13) zur theologischen Kon-
zeption gehort, findet er in der Kinderbibel von Pioch? keine Erwdhnung;
dort ergeht sogar Gottes Einladung in die rettende Arche an alle Menschen
(s.u. Punkt 2). Die Begriindung fiir die Konzentration auf das Positive fin-
den wir bei Pioch in seinen hermeneutisch-religionspiddagogischen Vor-
iberlegungen zur Kinderbibel: ,Weil die Bibel ein Buch ist, das uns die
Entdeckung des liebenden und zur Liebe rufenden Gottes verdeutlicht,
miissen fiir Kinder die biblischen Geschichten, von dieser Grundlage her,
ausgewdhlt und erzihlt werden.“ (9).

Ein weiteres Beispiel fiir das Verbergen des Schwierigen findet sich bei
der Tétung der dgyptischen Erstgeborenen im Zusammenhang mit dem
Passahfest (Ex 11-12). In der Pioch-Kinderbibel wird Gott als Urheber der
10. Plage nicht erwihnt; das Blut an den Tiirpfosten als Zeichen des Schutzes
wird zum reinen Erkennungszeichen:

»Schliefllich sagte Mose zu den Leuten seines Volkes: ,Ihr konnt euch jetzt zum
Aufbruch vorbereiten. Packt eure Sachen. [...] Schlachtet ein Lamm und esst es
in dieser Nacht. Bereitet eine festliche Abschiedsmahlzeit vor und streicht etwas
Lammblut an die Tiir eures Hauses, damit wir erkennen, wer alles zu uns ge-
hért.” [...] In dieser Nacht brach aber auch eine Krankheit aus. Viele dgyptische
Kinder wurden krank, viele starben. Der Sohn des Pharao starb auch.“ (51).

2.2. Umschreiben, umdeuten, abwehren

Ein weitere Moglichkeit ist das Umschreiben bzw. Umdeuten von biblischen
Geschichten, mit dem Ziel, die Kinder vor schwierigen Inhalten zu ,,schiit-
zen®. So gestaltet die Pioch-Kinderbibel die Noaherzidhlung um (19f.): Gott
lasst Noah zundchst alle Menschen einladen. Sie aber wollen nicht kom-
men. Nun werden die Tiere in die Arche geholt. Die Menschen ertrinken,
weil sie der Einladung Gottes nicht gefolgt sind:*

»Eines Tages sagte Gott zu Noah: ,Bau ein grofies Schiff. [...] Lade die Menschen
ein, mit dir das Schiff zu bauen und mit dir ins Schiff zu steigen, wenn es fer-

# W. Pioch, Die Neue Kinderbibel. Mit Kindern von Gott reden, illustriert von Eva Bruch-
mann, Hamburg 1998, 19.

2 Diese Version liest sich wie ein Midrasch zu den neutestamentlichen Gleichnissen vom
Hochzeits- bzw. Gastmahl (Mt 22,1-14 bzw. Lk 14, 15-24).



Mit ,schwierigen Texten der Bibel umgehen 239

tig ist. Doch sei nicht enttduscht, wenn die Menschen deiner Einladung nicht
folgen.' [...] Die Leute, die voriiberkamen, fingen an, Noah zu verspotten und
auszulachen. [...] Noah sagte: ,Gott hat es mir so gesagt. Kommt, baut doch mit,
denn bald kommt eine grofe Flut. Nur ein Schiff kann uns dann retten.’ Da lach-
ten die Leute blof3 und sagten: ,Wo ist denn eigentlich dein Gott? Wir kénnen
ihn nicht sehen. Dann wird er auch keine Flut schicken. [...] Schliefllich war
das Schiff fertig. [...] Noah fragte noch einmal, wer mit in seine Arche wollte.
Doch die Menschen lachten blof3. [...] Als die Tiere in den grofen Schiff waren
und sonst niemand mehr herein wollte, wurde die Tiir fest verschlossen [...]. Es
gab eine grofie Uberschwemmung. Fiir die Menschen, die Noah so oft ausge-
lacht hatten, war es nun zur Rettung zu spit. Sie starben in der Flut. Auf Gottes
Stimme und auf Noahs Einladung hatten sie nicht gehort.“ [Uber die Menschen
im Schiff:] ,,Sie waren traurig, dass kein einziger von den anderen Menschen
ihrer Einladung gefolgt war und dass nun so viele Menschen ertranken.”

Das Bedrohliche an der Geschichte, nimlich der Zorn und Vernichtungs-
beschluss Gottes verschwindet und gleichzeitig wird Gott entlastet. Die
Menschen in der Umgebung Noahs steigen zu Protagonisten auf. Abge-
sehen vom Problem, dass unklar ist, wie alle Eingeladenen im Schiff Platz
haben sollten, enthilt diese Version extrem moralisierende Ziige: Die Men-
schen haben Noah ausgelacht und sich tiber Gott lustig gemacht.”® Dieses
Motiv scheint wichtiger zu sein als der urspriingliche Grund des Vernich-
tungsbeschlusses Gottes, nimlich die Gewalttaten der Menschen (Gen 6,11;
hebr. chamas). Die Phantasie iiber die Menschen bzw. ihren Reaktionen auf
den Schiffsbau ist auch in Unterrichtswerken ein beliebtes Motiv (vgl. etwa
im bayerischen Schulbuch ,,Am Anfang Religion 2 das Bild der im Bau be-
findlichen Arche mit der Uberschrift ,,Die Menschen verspotten Noah“).2¢

Das Prinzip des Umschreibens ist nicht nur in der Grundschule, son-
dern auch noch in der Sekundarstufe wirksam, vgl. etwa die Behandlung
Opferung/Bindung Isaaks (Gen 22): So wird im bayerischen Schulbuch fiir
die 5. Klasse die Erzahlung lediglich in der Retrospektive und als eine Art
Wachtraum Abrahams geschildert; ein Verweis auf das Original in der Bi-
bel (,lies in der Bibel nach®) erfolgt nicht.”” Das Umschreiben bzw. Korri-
gieren belastender Texte wie Gen 22 hat innerhalb der Religionspadagogik
mit W. Neidhart einen prominenten Vertreter:

»Manchmal muss ich sogar die Erzihlweise biblischer Autoren korrigieren, weil
ich ihr Gottesverstindnis, das sie in ihrer Geschichte zum Ausdruck bringen,

* Hier widerspricht sich Pioch selbst, denn Gottes Vernichtungsbeschluss hatte er zuvor
ausgespart.

* Vgl. hierzu das biblische Motiv in Gal 6,7: ,Gott lisst sich nicht spotten. Denn was der
Mensch sit, das wird er ernten.”

* Am Anfang. Religion 2, Lehrerhandbuch, hg. v. Religionspidagogischen Zentrum Heils-
bronn, erarb. v. Giinter Eckhart u.a., Frankfurt a. M. 1995, 7. So auch noch im Lehrplan fiir
den evangelischen Religionsunterricht an Grundschulen in Bayern 1994, 59: ,,Die Men-
schen um Noah héren nicht auf Gott. Sie lachen Noah aus.”

7 Dasein. Wege ins Leben 5, ein Unterrichtswerk fiir den Evangelischen Religionsunterricht
an der Hauptschule, von W. Hauffmann (Red.), Frankfurt a. M. 1998, 56 f.



240 Michael Fricke

nicht ibernehmen kann. Wenn Gott z. B. als der erscheint, der von einem Vater
die Totung des eigenen Sohnes verlangt, richte ich Unheil an, wenn ich die Auf-
fassung des Erzihlers von einem Gott, der ein Kinderopfer fordert, ilbernehme
und mich sozusagen hinter jenem verstecke. [...] Fiir den Elohisten [...] war es
wahr, dass Gott dem glaubigen Vater befehlen kann, seinen Sohn zu schlachten.
Fiir mich ist ein heutiger Vater, der behauptet, ihm habe Gott befohlen, seinen
Sohn zu téten, ein psychisch Kranker.“*

2.3. Spannungen auflosen, Leerstellen auffiillen

Eine subtilere Form, mit schwierigen Erzdhlungen im Religionsunterricht
umzugehen, ist, die Gedanken der Protagonisten, die in der Bibel nicht er-
zihlt werden, in Worte zu fassen und dadurch die Spannung im Text aufzu-
16sen: Ein klassischer Fall liegt bei der Erzahlung von Kain und Abel (Gen
4) vor. So ldsst Laubi in seiner Kinderbibel Kain bei der Opferung seiner
Feldfriichte laut denken: ,,Er dachte: ,Gott gefillt mein Opfer nicht. Aber am
Opfer meines Bruders hat er Freude.“? Noch weiter geht Pioch 1998, 17f.:

»Nach einiger Zeit bekamen sie einen zweiten Jungen, den nannten sie Abel.
Das war fiir Kain sehr ungewohnt, dass er nun nicht mehr das einzige Kind war.
Manchmal fragte er sich: ,Haben mich wohl meine Eltern genauso lieb wie den
kleinen Bruder?* [Jahre spiter opfern die beiden ...] ,,Doch nun geschah etwas
Merkwiirdiges. Kains Feuer wollte nicht so recht brennen. Der Rauch verbreite-
te sich tiber dem Acker. Aber Abels Feuer brannte mit heller Flamme. Der Rauch
stieg gerade zum Himmel empor. Da dachte Kain sofort wieder: ,Gott mag mich
nicht so gern wie den Abel.*“

Extrem ist das Auffiillen der biblischen Leerstellen in der Kinderbibel von
A. de Vries: ,,Auch Kain brachte dem Herrn Opfer. [...] Dann begann auch
Kain zu beten, aber richtig dankbar war er nicht. Er dachte: ,;Warum muss
ich dem Herrn eigentlich danken? Ich habe das Korn doch selbst gesit, ich
habe doch miihsam dafiir gearbeitet!’. Aber Gott sah wohl, was Kain dach-
te. Es sah, dass Kain ihn nicht lieb hatte. Und darum wollte er Kains Opfer
nicht annehmen.”* Hier wird das, was in der Geschichte offen gehalten ist,
festgelegt. Bei Pioch ist es Kain, der folgert: Gott mag mich nicht so gern
wie Abel. Kain wird zum enttduschten lteren Bruder, der sich vernachlis-
sigt fithlt. Bei de Vries fallt Gott selbst das Urteil iiber Kain. Von alldem ist
in der Bibel keine Rede.

Gerade auf solche Umgestaltungsversuche lisst sich der Rat von Sten Na-
dolny - bezogen auf das Erzihlen im Allgemeinen — anwenden: Er warnt vor

* W. Neidhart, Vom Erzihlen biblischer Geschichten, in: ders. / H. Eggenberger (Hgg.), Er-
zdhlbuch zur Bibel. Bd 1: Theorie und Beispiele, Lahr/Diisseldorf/Ziirich ®1990, 15-113, 31£.

# W. Laubi, Kinderbibel. Illustriert von Annegert Fuchshuber, Lahr %1994, 12.

* A. de Vries, Die Kinderbibel. Bilder von Herm. F. Schifer, durchgesehene Neuausgabe
Neukirchen-Vluyn 2002, 15. Sie ist die ,im deutschen Sprachgebiet am meisten verbrei-
tete” (Klappentext) und wegen ihrer moralisierenden Art und der Ausrichtung an Fleif},
Dankbarkeit und Gehorsam berithmt-beriichtigt.



Mit ,schwierigen’ Texten der Bibel umgehen 241

den guten Absichten, die sich in die Erzihlungen einschleichen: ,,[...] Solche
Geschichten werden dann didaktisch, fade, vor allem vorhersehbar.“!

2.4. Historisch erkldren, relativieren, in Schutz nehmen

Schwierige Texte konnen unter Zuhilfenahme der historisch-kritischen Ex-
egese erklart und so entschirft bzw. relativiert werden. So lassen sich etwa
Schwierigkeiten, die sich aus der Schilderung von Gewalt bzw. einem ge-
walttitigen Gott ergeben, durch die Erlduterung des historischen Kontexts
abmildern. Dietrich und Link fithren in ihrem Band Die dunklen Seiten
Gottes dazu aus: ,Man kann fiir schwer ertrigliche Texte ja sehr wohl einen
Kontext finden, in dem sie am Ende verstindlich, zumindest ertriglicher
werden. Das erschreckende Gewaltpotential Gottes etwa, das sich in prophe-
tischen Gerichtsankiindigungen gegen fremde Vélker ausspricht, liele sich
dann als die notwendige Gegengewalt gegen den noch gréfleren Schrecken
deuten, der von diesen Volkern ausgeht, und wire damit gerechtfertigt.

Als besonders gewaltdurchsetzt gelten neben einigen prophetischen Tex-
ten (z.B. Jes 34,2-5) v.a. die Uberlieferungen iiber den Bann JHWHs (z. B.
Saul und Amalek in 1Sam 15,3 bzw. die Bann-Vorschriften im Dtn 20,13).
In manchen von ihnen erkennen wir Reaktionen bzw. Wunschphantasien
auf Bedringungen durch die umliegenden Groffmichte bzw. Riickprojek-
tionen, gespeist aus der ,,Angst vor dem Verlust der eigenen Identitit” in
exilisch-nachexilischer Zeit.” Dieser Weg iiber die historische Erklirung
ldsst die hinter den Texten liegenden Motivationen verstehen und ist somit
wichtig und notwendig, gleichzeitig auch nicht unproblematisch. Dietrich/
Link selbst weisen auf die Aporien hin:

»Dann aber gibe es keinen dunklen Gott, sondern nur einen hochst klaren.
Dunkel wiirde er allenfalls durch die mangelnde Einsicht in die Beweggriinde
seines gewaltsamen Handelns. Dieses fehlende Verstindnis aber kann der His-
toriker nachliefern, und wir miissten uns am Ende fast schimen, von der Grau-
samkeit und der Gewaltbereitschaft Gottes in manchen Erzidhlungen unserer
Bibel je angefochten worden zu sein. So geht es offenbar nicht. Auf diese Weise
wiirde das auch fiir Israel hochst befremdliche Tun Gottes tatsichlich weginter-
pretiert und in seiner Fremdheit gerade nicht ausgehalten. (14)

Denn die Frage stellt sich ja, warum wir uns heute dann noch mit diesen
und anderen entsprechenden Texte auseinander setzen sollen, wo sie doch
klar erkennbar historisch bedingt und manche von ihnen dariiber hinaus
(nur) Phantasien und Riickprojektionen darstellen.

Diese Problematik zeigt sich auch bei den fiir die Grundschule rele-
vanten Texten, etwa bei der Befreiung Israels aus Agypten. Wir koénnten

* 8. Nadolny, Das Erzihlen und die guten Absichten. Miinchner Poetik-Vorlesungen, Miin-
chen 1990, 59.

** W. Dietrich / Ch. Link, Die dunklen Seiten Gottes. Bd. 1: Willkiir und Gewalt, Neukir-
chen-Vluyn 2000, 14.

? A.a.0, 201



242 Michael Fricke

den Schiilern auf ihre Frage, warum Gott die - eigentlich unschuldigen
- dgyptischen Erstgeborenen tdtet (Ex 12), antworten, dass es fiir das Ziel
der Befreiung Israels eine notwendige Mafinahme Gottes war, um den Pha-
rao endlich zum Nachgeben zu zwingen. Damit hitte die Totung den Rang
einer geschichtlichen Tatsache erhalten und die Frage wire aufgeworfen,
inwieweit der Exodus insgesamt historisch ist. Eine andere Moglichkeit
wire, die Totung als Wunschphantasie zu erkldren, die aus einer anderen
Zeit stammt als die Mosegeschichte selbst. Dann miissten wir zum einen
mit der fiir diese Alterstufe verwirrenden Riickblend-Methode arbeiten
und zum anderen begriinden, warum wir diese Phantasien fiir so bedeut-
sam halten, dass wir sie im Unterricht behandeln.

Ein zweiter hier anzusprechender Bereich der historischen Erklirung
von Texten ist die Quellenscheidung (Literarkritik). Welche Rolle kann
sie bei der Bewiltigung von schwierigen Texten einnehmen? Gibt es wo-
moglich bei einer Erzihlung eine literarische Schicht, die weniger proble-
matisch wirkt als die andere? Die Pioch-Kinderbibel z.B. arbeitet beim
Schilfmeerwunder mit der Version des Jahwisten. Im Gegensatz zur pries-
terlichen Version, die Mose auf wundersame Weise die Wasser teilen ldsst,
setzt die ,rationalistische® Schilderung auf die Austrocknung des Meeres
durch einen Wind. Dabei verschweigt die Kinderbibel allerdings, dass Gott
der Urheber des Windes ist (vgl. Ex 14,21). So wirkt der Jubel der Menschen
am Ende tiber die Rettungstat Gottes etwas unvermittelt:

»Der Sturm wehte so unheimlich stark, dass das Wasser zuriickgetrieben wur-
de. [...] Die Leute vom Volk Israel hatten gerade das andere Ufer erreicht, da lief§
der Wind etwas nach [...]. Die dgyptischen Soldaten versuchten noch, das Volk
Israel zu verfolgen, doch das Wasser kam schon wieder zuriick. Die Kriegswa-
gen blieben im Schlamm stecken. [...] Wer sich zu weit vorgewagt hatte, ertrank
in dem zuriickflutenden Wasser. [...] Da sahen die Leute vom Volk Israel, dass
sie nur noch Wasser hinter sich hatten. [...] Sie jubelten und riefen: ,Gott hat uns
gerettet! Wir wollen Gott immer dankbar sein!™ (Pioch, 1998, 52£.).

Eine mogliche Ebene des Erkldrens bzw. Schiitzens anstofliger Inhalte vor
Kritik ist Frage nach der gattungsbedingten Intention eines Textes. Die bi-
blische Schopfungserzahlung (hier Gen 1) beispielsweise vermittelt Inhalte,
die dem modernen Weltbild zu widersprechen scheinen. Eine verbreitete
,Losung’ dieses Problems ist, den Giiltigkeitsbereich von Gen 1 infolge ei-
ner Gattungsbestimmung einzuschrinken, um dadurch die Erzahlung vor
kritischen Anfragen zu schiitzen: Gen 1 sei kein naturwissenschaftlicher
Text und konkurriere folglich nicht mit der Naturwissenschaft; es gehe
darum, seine ,eigentliche Intention® in den Vordergrund zu stellen, nim-
lich ,,die Freude an der Schopfung in der Sprache des Lobes®.** Auch wenn
das Schopferlob ein wichtiges Merkmal dieses Textes ist, iibersieht der Ver-

* So diirfe z.B. A. A. Bucher, Bibeldidaktische Grundregeln: Altes Testament, in: E. Grof§
/ K. Konig (Hgg.), Religionsdidaktik in Grundregeln. Leitfaden fir den Religionsunter-
richt, Regensburg 1996, 68-94, 87 zufolge der Text nicht als naturwissenschaftliche Schil-
derung ,(mif})-verstanden” werden.



Mit ,schwierigen® Texten der Bibel umgehen 243

such des In-Schutz-Nehmens des Textes vor méglichen Angriffen aus dem
naturwissenschaftlichen Lager zwei Dinge, namlich dass die damaligen Er-
zdhler ihre damaligen Beobachtungen und Kenntnisse iiber die Natur be-
wusst eingearbeitet haben (sog. Listenwissen, z. B. Hi 38-41) und man da-
her auch im Zusammenhang von Gen 1 von einer ,,Weltentstehungstheorie®
sprechen kann,” und zum anderen, dass heutige Schiiler den Text zunichst
mit ihrem eigenen Weltwissen messen und vergleichen.

2.5. Akzeptieren und weitergeben schwieriger Texte als Bestandteil
der Uberlieferung

Eine Alternative zum Ausscheiden oder Umschreiben ,schwieriger’ Texte
ist, diese als gegebene Bestandteile der Uberlieferung zu verstehen und an-
zunehmen. Dies stellt eine hermeneutisch-theologische Integrationsleistung
dar. Sie ist die Basis fiir die Fahigkeit, ,schwierige* Texte auch mit Kindern
zu bearbeiten.

Es gibt einige Lehrplane und Kinderbibeln, die schwierige biblische Stof-
fe nicht verbergen, sondern thematisieren, so z.B. der Lehrplan Thiirin-
gen bei der Noahgeschichte. Er macht beide Seiten Gottes, den Zorn und
Vernichtungswillen ebenso wie seinen Willen zur Bewahrung und Freund-
schaft mit den Menschen zum Gegenstand des Unterrichts:

»In der biblischen Uberlieferung von der Absicht der Vernichtung des Men-
schen die Bedrohung und Gefihrdung des Lebens wahrnehmen [...]. In der bi-
blischen Uberlieferung von Noah und der Arche den Regenbogen als Zeichen
der Bewahrung und der Freundschaft Gottes erkennen.“*

Bei den neueren Kinderbibeln sind vor allem die Neukirchener Kinder-Bi-
bel (2. Aufl. 1989) bzw. Neukirchener Erzihlbibel (1998) von I. Weth und
die Kinderbibel von W. Laubi (4. Aufl. 1994) fiir ihre Texttreue auch bei
schwierigen und anstofligen Passagen hervorzuheben.?”

So bieten die Kinderbibeln von Weth und Laubi beispielsweise bei der
Noahgeschichte (Gen 6) den Vernichtungsbeschluss Gottes, enthalten sich
dagegen des beliebten Spott-Motivs (s. 0. 2.2.) iiber den Bau der Arche durch
die Menschen (1989, 20f.; 1994, 13). Die Nacht der Befreiung aus Agypten
(Ex 11f)) enthidlt auch die Information der Tétung der Erstgeburt durch
Gott (1998, 53; 1994, 71f). Auch bei der wegen seiner wundersamen Ziige
womoglich anstéfligen priesterlichen Version der Rettung am Schilfmeer
(Ex 14) weicht Weth nicht auf die ,rationalistische’ Fassung aus, sondern

* Vgl. Ch. Levin, Das Alte Testament, Miinchen 2001, 32: ,Es gab sogar Weltentstehungs-

theorien, die in ihrem Abstraktionsgrad an die vorsokratische Philosophie heranreichen.

Eine solche steht hinter dem Schépfungsbericht auf der ersten Seite der Bibel (Gen 1).

* Lehrplan fir die Grundschule und fiir die Forderschule mit dem Bildungsgang der
Grundschule, hg. v. Thiiringer Kultusministerium, Erfurt 1999, 266.

7 1. Weth, Neukirchener Kinderbibel. Mit Bildern von Kees de Kort, Neukirchen-Vluyn
*1989; I. Weth, Neukirchener Erzihlbibel. Mit Bildern von Kees und Michiel de Kort, Neu-
kirchen-Vluyn 1998 und Laubi, Kinderbibel.



244 Michael Fricke

ldsst Mose die Hand ausstrecken und die Wasser teilen bzw. zuriickfluten
(1989, 75f.); die Episode endet mit dem Mirjamlied (Ex 15,21), das die Tat
Gott ausdriicklich zuschreibt (1989, 76 f.; 1994, 75).

Bei Laubi und Weth finden sich ansatzweise auch Reflexionen und Be-
griitndungen fiir die Aufnahme schwieriger Texte. So schreibt etwa Laubi
im Vorwort seiner Kinderbibel: Die ,,Geschichten der Bibel [...] erzihlen
von dem, was auch wir erleben: von Freude und Trauer, von Gliick und
Leid. Sie erzahlen, wie Menschen schuldig werden und Vergebung erfahren
[...].“ (1994, 4). Nicht in ihren Kinderbibeln selbst, sondern in einer nach-
traglichen Reflexion setzt sich I. Weth mit der Frage nach den dunklen Tex-
ten in der Bibel auseinander und fithrt Argumente an, warum solche Texte
auch zur Uberlieferung und somit in eine Kinderbibel gehéren und nicht
ausgespart werden diirfen.”® Dabei verweist sie u.a. auf Reaktionen von
Kindern und Jugendlichen, die bei der Lektiire der (zuerst erschienenen)
Kinder-Bibel ,schwierige® Texte vermissten und einforderten.”” Dies habe
bei Weth selbst einen Lernprozess ausgelost:

»~Was wir Erwachsene haufig als Zumutung empfinden, sehen Kinder und Ju-
gendliche moglicherweise als wichtige Erfahrung, die ihr Leben unmittelbar
tangiert. Allein schon deshalb sollten wir vorsichtig sein, im Namen einer selbst
proklamierten Humanitit solche Texte von vornherein auszublenden.” (155)

So befasst sich die neuere Erzihlbibel

~vorrangig mit Texten des Alten Testaments [...], vor allem mit solchen Texten,
die uns nur schwer zuginglich erscheinen, die aber eine intensive Auseinander-
setzung mit dem Alten Testament aus neuer Perspektive ermoglichen.” (Ebd.)

Auf dem Hintergrund der religionsdidaktischen bzw. theologischen Dis-
kussion lassen sich zusammenfassend folgende Uberlegungen zur Aufnah-
me und Integration schwieriger Bibeltexte anfiihren:

(1) Die Bibel erzahlt von Gottes Liebe und Treue zu den Menschen, aber
auch von den vielseitigen und z. T. ambivalenten Erfahrungen, die Menschen
in ihrem Leben mit sich, mit anderen und auch mit Gott gemacht haben.
Die ,schwierigen’ Texte sind also Bestandteil der Bibel. Die Reduktion des
Kanons jedoch auf vermeintlich ,unproblematische® Texte beraubt ihn sei-
ner Kraft und Lebendigkeit bzw. fithrt in eine ,Verarmung“*" Bedenkens-
wert ist in diesem Zusammenhang die These der katholischen Theologin
U. Bechmann, dass ,die Bibel insgesamt mehr Texte birgt, die uns fremd
sind und bleiben und uns lebenslang zur Auseinandersetzung damit her-

* 1. Weth, Die dunklen Seiten des Alten Testaments - Zumutung nicht nur fiir Kinder, in: G.
Adam / R. Lachmann / R. Schindler (Hgg.), Das Alte Testament in Kinderbibeln. Eine di-
daktische Herausforderung in Vergangenheit und Gegenwart, Ziirich 2003, 154-169, 155.

¥ ,Warum wird in dieser Bibel nicht die Geschichte von Hiob erzihlt und die Geschichte,
als Jesus versucht wurde?“ (Frage einer Zwolfjahrigen, zit. in Weth, Die dunklen Seiten des
Alten Testaments, 155).

* Fraas, Begegnung mit der Bibel in verschiedenen Alterstufen, 177.



Mit ,schwierigen’ Texten der Bibel umgehen 245

ausfordern, als vertraute Texte.“*' Gerade eine Elementarisierung in Form
einer exklusiven Reduktion auf den ,lieben® Gott wird der Vielstimmig-
keit des biblischen Gottesbildes nicht gerecht. Die Frage, wie wir erreichen
koénnen, dass auch in der Grundschule diese vielseitigen und ambivalenten
Glaubenszeugnisse und die damit auch implizierten Gottesbilder zu Wort
kommen, muss in den Kanon religionsdidaktischer Ziele eingehen.

(2) Der Versuch, Kinder vor problematischen Inhalten zu ,schiitzen’, kann
dazu fithren, dass die Kinder sich von Christentum bzw. Bibel letztlich des-
interessiert abwenden, zumal wir gar nicht sicher wissen, ob diese Inhalte
fiir Kinder tatsdchlich so problematisch sind, wie wir Erwachsenen es an-
nehmen (s.0. 1.2. das Zitat von R. Oberthiir iiber ,Religion als ,Kinderkram'
im negativen Sinn“).“ Ahnlich argumentiert H. K. Berg: ,Wer im biblischen
Unterricht der Grundschule die heile Welt vertritt und die Konflikte aus-
klammert, verharmlost wahrscheinlich die Texte so griindlich, dass die
Schiiler spiter kaum noch in der Lage sind, den alternativen Charakter der
Texte wahrzunehmen®.** Gerade ein ehrliches Einfiithren in die Vielstimmig-
keit des biblischen Zeugnisses befreit die Lehrkrifte von der unangenehmen
Lage des Verbergens und Verharmlosens. Dabei kann auch die Einsicht ein
Hilfe sein, dass sie nicht fiir die schwierigen Stellen der Bibel verantwort-
lich sind, sondern selbst Anfragen an sie haben bzw. duflern diirfen! Kinder
sollen die ambivalenten, kritischen Seiten der biblischen Uberlieferung und
Religion deshalb schon friih kennen lernen, weil sie dann im Religionsunter-
richt lernen kénnen, sich mit ihnen auseinander zu setzen (s. u. 2.6.).

(3) Die Kinder erleben selbst Schwieriges und nehmen es in ihrer Um-
gebung bzw. iiber die Medien wahr;* in ihrem Alltag verfiigen sie iiber
ein betrichtliches Maf8 an Selbststindigkeit.** Gerade aus diesen Griinden
spricht viel dafiir, dass sich Kinder auch im Religionsunterricht der Grund-
schule mit Schwierigem in der Bibel befassen und eine eigene Meinung
dazu bilden.

2.6. Hinterfragen, Stellung beziehen, sich auseinander setzen

Religionsunterricht findet im Zirkel von Begegnung und Auseinanderset-
zung mit christlicher Tradition bzw. christlichen Lebensauflerungen statt;
es geht in ihm darum ,,sich Werte zu eigen zu machen® und gleichzeitig
»Werte in Frage zu stellen® (Zilleen).* Damit eine Auseinandersetzung

*U. Bechmann, Vertrautes Buch - fremdes Buch. Die Bibel mit neuen Augen sehen, in: Una
Sancta 58 (2003), 50-61, 51.

* H.K. Berg, Grundriss der Bibeldidaktik. Konzepte - Modelle -~ Methoden, Miinchen/
Stuttgart 1993, 142.

* Vgl. R. Oberthiir, Kinder fragen nach Leid und Gott. Lernen mit der Bibel im Religionsun-
terricht, unter Mitarbeit von A. Mayer, Miinchen 1998, 111.

* Vgl. H. Neuhduser, Autoritit und Partnerschaft. Wie Kinder ihre Eltern sechen, Weinheim

1993, 38—42.

D. Zilleflen, Doppelte Religion. Aufriumen nach dem 11. September?, in: ZPT 54 (2002),

231-234, 234.

e
b



246 Michael Fricke

stattfinden kann, ist es ,von Anfang an“ nétig, das kritische Denken und
Urteilsvermégen zu fordern und ,,anspruchsvolle Inhalte“ zu behandeln.*®
Der bayerische Grundschullehrplan etwa spricht explizit von der Ausein-
andersetzung der Schiiler mit den Inhalten: ,Im Religionsunterricht kon-
nen sie sich mit [...] den Deutungsangeboten des christlichen Glaubens
auseinander setzen.’

Auf Bibeldidaktik und -unterricht bezogen kénnen wir die Zirkelbewe-
gung folgendermaflen formulieren: Die Auseinandersetzung mit ,schwie-
rigen’ Bibeltexten griindet auf dem Akzeptieren dieser Texte als Teil des
(schulrelevanten) biblisch-christlichen Uberlieferungsbestands (s.o0. 2.5.);
das Akzeptieren jedoch verlangt gleichzeitig nach der Auseinandersetzung.

Welche Wege kann die Auseinandersetzung beschreiten? Schon F. Nie-
bergall erkannte, dass viele biblische Texte sich nicht unmittelbar zur Auf-
stellung einer Norm oder eines Vorbildes eignen, dem man sein Handeln
anpasst. In einem Unterricht, ,,der zur Selbstindigkeit erziehen will®*
miissen diese Texte eine andere erzieherische Funktion erhalten: An ihnen
soll das ,,Gewissen geiibt“ und dadurch eine ,eigne religiése und sittliche
Erkenntnis“ angebahnt werden (ebd.). Dies kann etwa dadurch geschehen,
dass die Schiiler ,iiber diese biblischen Geschichten urteilen® (39). Auch
wenn wir bei der Frage nach der heutigen Bedeutung dieses Modells ge-
wisse Abstriche machen miissen (Rhetorik der ,,Sittlichkeit®), bleibt der
Sache nach ein wichtiges Moment bedeutsam, nimlich dass ,schwierige*
Texte oft nicht auf Identifikation oder Imitation abzielen, sondern auf ein
Nachdenken und eine eigene Stellungnahme.

In eine dhnliche Richtung weist U. Bechmann. Wenn wir ,schwierige’
Texte als Teil des Kanons akzeptieren, ist das nicht gleichbedeutend mit
einer Ubernahme ihrer Inhalte: Die ,,Entscheidung der normativen Vorge-
gebenheit” von biblischen Texten impliziere ,,nicht nur Annahme und Af-
firmation®, sondern auch ,.dass die vielfiltigen Texte eine Vielfalt von Re-
aktionsmoglichkeiten herausfordern® (Vertrautes Buch, 58): ,Die Bibeltexte
kénnen unmittelbar ansprechen oder fremd bleiben, sie konnen Abwehr
und Widerspruch hervorrufen. Anhand der Texte kann das Bose als An-
schauungsobjekt reflektiert werden, daran kann gelernt [werden], was nicht
zu wiederholen ist.“ (Ebd.)

Dieses Motiv des Erkennens, ,was nicht zu wiederholen ist', spielt bei den
Gesprichen der Kinder in meinen empirischen Untersuchungen immer
wieder eine wichtige Rolle, etwa nicht so zu handeln wie Kain, auch wenn
man wiitend ist; nicht wie Esau dem eigenen Bruder den Tod anzudrohen,
weil dieser dann viele Jahre in Angst leben muss; nicht so zu handeln wie
der michtige Pharao (auch wenn man es mochte).*

¢ Berg, Grundriss der Bibeldidaktik, 143.

7 Lehrplan Bayern 2000, 22.

“ F. Niebergall, Das Alte Testament im Unterricht, Géttingen 1923, 10.
® Vgl. Fricke, ,Schwierige® Bibeltexte, 301-541.

-

-



Mit ,schwierigen’ Texten der Bibel umgehen 247

Auch auf der Ebene von Kinderbibeln gibt es Versuche, das ,Schwierige*
zu iiberliefern und gleichzeitig kritische Anfragen an die Bibel zuzulassen
und einzubauen. So erzihlt R. Schindler die Sintflutgeschichte aus der Re-
trospektive (Sicht der Geretteten): Kinder, Eltern und Grof3eltern sitzen in
der Arche, die noch auf dem Wasser schwimmt und warten auf das Ende
des Regens. Sie machen sich Gedanken tiber die Geschehnisse. Dabei kom-
men auch kritische Anfragen an Gott zur Sprache. So zeigen die Kinder
Mitgefiihl fiir die Ertrunkenen und fragen ihren Grofivater Noah: ,,,Was
haben die anderen Menschen getan, dass sie ertrinken miissen? Was kon-
nen die Tiere dafiir und die Pflanzen? [...] Sind wird denn besser?‘ [...]
Werden nicht all die wunderbaren Dinge, die Gott erschaffen hat, durch die
Wasserflut zerstort? Die Kinder konnen es nicht verstehen.*°

Das Beispiel der Bibeldidaktik Oberthiirs lehrt, wie Schiiler/innen im Re-
ligionsunterricht Raum fiir Kritik und Anfragen gegeniiber dem biblischen
Text gegeben werden kann, vgl. etwa die Einheit zu Kain und Abel. Ein
Kind schreibt auf: ,Ich finde es nicht gut, dass Jahwe nur auf Abels Opfer
geschaut hat. [...] Irgendwie ist Jahwe auch an Abels Tod schuld, weil er nur
auf Abels Opfer geguckt hat.“ Ein anderes Kind meint: ,,Jahwe sollte Kain
nicht gleich weg schicken, sondern mit ihm reden und ihm sagen, dass es
ihm leid tut, dass er nur auf Abels Gabe geguckt hat“ (Kinder fragen nach
Leid und Gott, 70). In seiner Einheit zu Hiob (109) ist ein ,,Kreatives Schrei-
ben zur Hiobgeschichte® vorgesehen, bei dem auch Gott direkt angeklagt
werden darf bzw. soll - Klagen ist nach Oberthiir eine ,im Christentum
leider [...] vernachldssigte oder gar untergegangene Form der Beziehung
mit Gott® (114). So lauten die Arbeitsanweisungen ,,Sich bei Gott beklagen
- Gott anklagen: Hast du dich schon einmal bei Gott tiber etwas beklagt,
als du dich iiber ihn geédrgert hast? Versuch es doch einmal!®; alternativ:
»Schreibe eine Hiob-Geschichte von heute!“ (109)

2.7. Sich bzw. das eigene Gottesbild herausfordern lassen

Dietrich/Link machen deutlich, dass die Rede von Gottes ,,dunklen Seiten“
zundchst einmal die menschlichen Projektionsmechanismen offen legt, etwa
wenn in der klassischen Dogmatik bestimmte Eigenschaften, die dem Men-
schen fehlen (Allgegenwart, Allwissenheit, Allmacht), Gott zugeschrieben
oder wenn in der Alltagsfrommigkeit vom ,lieben® Gott gesprochen wird
(vgl. Die dunklen Seiten Gottes, 12). Das Problematische dieser Projektionen
zeige sich in dem Moment, wenn fiir das Leid und Unrecht, das in der Welt
geschieht, Gott verantwortlich gemacht werde. Dann ,erfiille’ Gott die vom
Menschen selbst angelegten Maf3stabe nicht und die Menschen fiihlten sich
enttiuscht, weil Gott Leid und Unrecht scheinbar nicht verhindere: ,,,Du
bist nicht der, fiir den ich dich gehalten habe.’ In beiden Fillen stehen wir vor

* R. Schindler, Mit Gott unterwegs. Die Bibel fiir Kinder und Erwachsene neu erzihlt. Bil-
der von Stépén Zavrel, Ziirich *2001, 19.



248 Michael Fricke

den Triimmern unseres Gottesbildes, das wir an den Himmel - oder an die
Holle? — unserer Vorstellungen und Wiinsche projiziert haben.” (Ebd.)

Der Fehler liege nach Dietrich/Link darin, dass das ,Wissen von Wirklichkeit
begrifflich“ geordnet werden solle. Die Bibel aber habe ein anderes Ziel: Sie ,,will
Glauben erméglichen” (ebd.). So sperre sich die Bibel im Grunde gegen ein fest-
gelegtes Gottesbild: ,,Sie [die Bibel, M. F] legt Gott nicht fest auf die Summe der
Erwartungen, die unserem Begriff eines allmichtigen und guten Wesens ent-
sprechen. Im Gegenteil, sie konfrontiert diese Erwartungen mit schockierenden
Gegenerfahrungen. Sie fithrt Gott in einer Weise in die Welt ein, ldsst ihn uns so
irritierend auf den Leib riicken, dass wir ihn als Gott nicht wiederzuerkennen
meinen® (ebd.). - ,Wer mit der biblischen Uberlieferung daran festhilt, dass Gott
sich in den Widerspruch der Welt hineinbegeben hat [...], muss den Versuch ei-
ner begriffsrichtigen, rational-logischen Darstellung Gottes aufgeben.” (239)

Ziel und Methode sei es nicht, die in der Bibel anzutreffenden ,dunklen’
Seiten Gottes mit den ,hellen zu verrechnen ,,um am Ende zu einem dog-
matisch yvertretbaren’ Gottesbild zu kommen® (15), Dietrich/Link schlagen
vielmehr vor,

»den Erfahrungen nachzugehen, die zu derart befremdlichen Texten gefiihrt
haben. Warum hat man sie stehen, warum {iberhaupt in den Kanon gelangen
lassen? Warum hat man [...] die Aufrufe zu Intoleranz und Gewalt nicht ge-
tilgt zugunsten eines eindeutigen Bekenntnisses zu Verstindigungsbereitschaft,
Gewaltlosigkeit und Frieden? Die Antwort auf diese naheliegenden Frage kann
nur lauten: weil es eine solche Eindeutigkeit nicht gibt, weil unsere Welt nicht
gewaltlos ist.“ (15f)

Die Frage aber ist: Lisst sich dem Handeln Gottes ,.ein verstehbarer, fiir den
Glauben sogar unaufgebbarer Sinn abgewinnen® (16)? Dietrich/Link zufolge
weisen die Texte hier in eine klare Richtung:

»Sie zeigen einen Gott, der sich mit einer provozierenden Parteilichkeit in die
menschliche Geschichte ,einmischt’, der sich mit seinem Zorn und seiner Rache
in ihren Konflikten aufs Spiel setzt und in ihnen seine Gottheit riskiert. Unser
theologisches Denken méchte Gott von allen grausamen, intoleranten und be-
drohlichen Ziigen reinigen. Nur dann meinen wir, ihn als Gott festhalten zu kon-
nen. Vielleicht ist es aber genau umgekehrt. Vielleicht ist nur ein Gott, der sich
selbst das Auflerste an Entfremdung, Schmerz und Betroffenheit zumutet, im-
stande, einer Welt Hoffnung zu geben, die an solchen Zumutungen leidet.” (16)

1. Weth begreift (im Anschluss an Dietrich/Link) die Aufgabe fiir Lehrkraf-
te bzw. Religionspadagog/innen folgendermafen: ,,Die ,dunklen Seiten’ des
Alten Testaments stellen [...] eine Herausforderung an uns als Religions-
pidagoginnen und -pidagogen dar. Wir sind gefragt, ob und wie wir in der
Praxis mit den ,unbequemen‘ Texten des Alten Testaments umgehen wollen.
Entweder wir grenzen sie von vornherein als sunzumutbar® aus. Oder aber
wir wagen den Versuch und stellen uns ihrem Anspruch, in der Erwartung,



Mit ,schwierigen’ Texten der Bibel umgehen 249

dass wir durch sie einen neuen Zugang zum Alten Testament und seiner
Botschaft finden konnen.*”!

Esstellt sich natiirlich die Frage, inwieweit Grundschiiler im Religionsunter-
richt dieser wichtigen Denkbewegung zu folgen im Stande sind. Ist es méglich,
dass sie zu einer ,,behutsame[n] Differenzierung ihrer Vorstellung von Gott*
kommen?* Sind sie fihig, die verschiedenen, zum Teil einander widerspre-
chenden Facetten im Gottesbild gleichzeitig wahrzunehmen? Wir geraten hier
in einen Grenzbereich. Wie R. Oberthiir gezeigt hat, sind Kinder nach einem
Prozess intensiver Beschiftigung mit dem Thema in der Lage, ausgehend von
einer Vorgabe wie z. B. ,,Gott ist kein méchtiger Konig, aber er ist stark, weil er
sich klein macht. Gott ist keine méchtige Stimme, sondern eine verwundbare
Stille. Gott ist nicht die Antwort auf alle Fragen, aber er ist bei allen, die nach
ihm fragen“ die Aufgabe ,,Schreibe Sitze iiber Gott mit doppeltem Sinn“ zu
bearbeiten und eigene Gedanken iiber Gott zu formulieren (Kinder fragen nach
Leid und Gott, 109): Einige Antworten der Kinder sind: ,,Gott selber hat keine
Leiden, aber er leidet unter dem Leid der Menschen. - ,,Gott kann schwer zu
verstehen sein, man kann ihn aber auch leicht verstehen - ,,Gott ist weit, aber
mir nah® - ,,Gott ist nicht da, aber da. Gott ist still, aber spricht.“ (115 f.)

Diese Sitze zeigen, auch wenn sie nicht exakt unter das Thema der ,dun-
klen® Seiten Gottes fallen, dass Kinder bei besonderem Interesse und durch
intensives Uben in der Lage sind, zu sehr differenzierten Einsichten iiber
Gott zu kommen; insofern spricht einiges dafiir, sie auf diesem Weg zu for-
dern und auch (heraus) zu fordern.

2.8. Assoziieren mit Schwierigem bzw. Dunklem im eigenen Leben

Wie die Arbeiten von R. Oberthiir und der Sonderschullehrerin I. Hermann
nahe legen,” bringen Grundschulkinder das Interesse und die Bereitschaft
mit, sich mit dem Schwierigen und Dunklen im eigenen Leben oder der
Umgebung zu beschiftigen. Das konnen Erfahrungen von Krankheit, Ver-
lust, Schuld, Unrecht, Willkiir oder Gewalt (Opfer und/oder Titer), aber
auch Gefiihle von Trauer, Neid, Demiitigung, Aggression, Rachewiinschen
usw. sein. Gerade ,schwierige® biblische Erzidhlungen, die vergleichbare In-
halte behandeln, laden dazu ein, der eigenen (Ambivalenz-)Erfahrungen
und Gefiihle deutlicher gewahr zu werden und sie gleichzeitig auf indirekte
Form im biblischen Kontext (wieder) zu erleben, vgl. etwa die Erfahrungen
von I. Hermann aus dem Religionsunterricht (der Sonderschule) mit Kin-
dern, die teilweise traumatisiert aus Kriegsgebieten kommen:

»Manchmal bin ich wirklich froh, dass die Bibel nicht nur ,heilige’ Geschichten
enthilt: Brudermord, Verrat, Sklaverei, Krieg, Angst und Tod. Diese Geschichten
interessieren Kinder ndmlich, in dem ausweglosen Leid finden sie sich. [...]

' Weth, Die dunklen Seiten des Alten Testaments, 156.

* G. Orth / H. Hanisch, Glauben entdecken - Religion lernen. Was Kinder glauben, Teil 2,
Stuttgart 1998, 327 f.

1. Hermann, ,Halt’s Maul, jetzt kommt der Segen ...“. Kinder auf der Schattenseite des
Lebens fragen nach Gott, Stuttgart *2000.

53



250 Michael Fricke

Manchmal beginnt es mit einer biblischen Geschichte. Die Angst der Israeliten
vor dem gewalttitigen Pharao, die Heimatlosigkeit auf der Flucht vor seinem Bru-
der - und dann sagt ein Kind: ,Ich weif3 das. Als wir von zu Hause weg sind ...".
[...] Es gibt keine Geschichte, die sie nur iiber den in Worten vermittelten Inhalt
erreicht. Immer kommt es darauf an, dass wir im gemeinsamen Horen, Nachden-
ken und Sprechen auch unsere Gefiihle teilen. Und jedes Gefiihl darf da sein, auch
Hass und Wut, Ekel und Schmerz. Wieder geht es darum, das Kind in seinem
Schicksal wahrzunehmen, es behutsam kennen zu lernen.“ (Halt’s Maul, 40f.)

Auch Weth berichtet von diesen Méglichkeiten: ,,[...] eine andere rief iiber-
rascht, als sie zum ersten Mal die Geschichte von Josef und seinen Briidern
las und von dem Unrecht, das ihm widerfuhr: ,Das ist ja meine Geschichte!"
Und dann packte sie aus und erzdhlte, was sie selbst in ihrer Familie an
unsagbarem Leid erfahren hatte.“**

Oberthiir schildert in seiner Unterrichtseinheit zu Kain und Abel, was Kin-
der iiber Gen 4 denken: ,,Ich finde die Geschichte gut, weil sie fiir kleine Kin-
der sehr gut ist zum Erkliren, wie die Menschen sind.“ - ,Kain und Abel sagt
aus, wie die Welt wirklich ist, ob grausam, frohlich, wir gehéren auch dazu.**

Diese Schilderungen korrespondieren mit der psychoanalytischen Sicht
Bruno Bettelheims, der argumentiert, dass Kinder nicht nur Ratschlige brau-
chen, ,wie ein gutes Leben zu fithren sei®, sondern auch Losungen , fiir die
Probleme, die sich aus den Schattenseiten unserer Personlichkeit ergeben®>®
Denn Kinder konnen in den Geschichten, in denen Negatives wie Gewalt
oder Willkiir vorkommt, ihre eigenen ,,schlechten Neigungen zumindest
in der Phantasie ausleben, gleichzeitig aber die Grenzen des Realen anerken-
nen*” und somit einen wichtigen Schritt in ihrer Personlichkeitsentwicklung
tun. Wenn das zutrifft, dann darf und soll der Religionsunterricht im Sinne
einer ,,Lebenshilfe”® ein Ort sein, an dem die Ambivalenzerfahrungen von
Kindern im Zusammenspiel mit den entsprechenden biblischen Texten
Raum zur Resonanz, Begleitung und ansatzweisen Bearbeitung erhalten.

3. Schlussbemerkung

Es kann Situationen geben, in denen es padagogisch sinnvoll ist, ,schwierige‘
Bibeltexte Kindern gegeniiber auszusparen, etwa wenn man als Lehrkraft selbst
bei einem Text unsicher oder ambivalent ist, und man befiirchtet, dass sich diese
Haltungen negativ auf die Lerngruppe auswirken. Es mag auch Manches dafiir

% Weth, Die dunklen Seiten des Alten Testaments, 155.

* Qberthiir, Kinder fragen nach Leid und Gott, 71.

* B. Bettelheim, Kinder brauchen Mirchen. Aus dem Englischen von L. Mickel und B.
Weinbrecht, [1975] Miinchen 1999, 63f.

7 Vgl. Bettelheim 1999, 64. In diesem Zusammenhang erwéhnt er auch biblische Erzih-

lungen, spricht ihnen aber gerade diese Fihigkeit der Mirchen ab: ,,Wie aus der Geschich-

te von Kain und Abel hervorgeht, kennt die Bibel kein Mitgefiihl fiir die Qualen der Ge-

schwisterrivalitit — sie warnt nur vor den verheerenden Folgen, die eintreten, wenn man

danach handelt. (Ebd.)

Leitlinien fiir den evangelischen Religionsunterricht in Bayern 2004

(www.materialstelle.de/leitlinien.shtml).

58



Mit ,schwierigen® Texten der Bibel umgehen 251

sprechen, biblische Texte kindgerecht zu verandern; allerdings sollte man sich
iiber die didaktische Funktion des Eingriffs Gedanken machen und nicht aus
dem Blick verlieren, dass Kinder biblischen Texten meist spiter ein zweites Mal
begegnen und dann die Veridnderung feststellen werden. Ansonsten méchte ich
dazu ermuntern, die Texte auch mit den ,schwierigen' Teilen in den religions-
padagogischen Prozess hineinzugeben. Zum einen ist es theologisch geboten,
das eigene Gottesbild nicht auf den ,lieben’ Gott zu fixieren, sondern sich durch
Vielschichtigkeit der biblischen Gottesbilder herausfordern zu lassen. Zum an-
deren konnen wir auf dem Hintergrund der Verheiflung von Jes 55,11 darauf
vertrauen, dass sich ,schwierige’ Texte genauso wie alle ,iibrigen‘ im gemein-
schaftlichen Be- und Verarbeiten als fruchtbar erweisen.

Im Hinblick auf die Verantwortlichen, die in Schule und Gemeinde mit
dem Unterrichten von Kindern betraut sind, ist zu wiinschen, dass die Fra-
gen der Kinder wahr- und ernstgenommen werden, damit sie fiir die wei-
tere Gestaltung des Unterrichts eine wichtige Rolle spielen kénnen. Dariiber
hinaus ist zu wiinschen, dass sich die Unterrichtenden mit Wissensantwor-
ten und Kommentaren, welche Bibelauslegung ,,falsch“ und welche ,,rich-
tig" ist, zuriickhalten, und somit den Kindern mit ihren Fragen und (kri-
tischen) Kommentaren Raum geben und sie ermutigen, eigenstindig und im
Gesprdch untereinander - kontrovers und engagiert — nach méglichen, d. h.
ihren Antworten zu suchen. Es wiire schon, wenn Lehrkrifte in Schule und
Gemeinde entdeckten, dass es kein Zeichen des Scheiterns ist, wenn sie trotz
der fachlichen Kompetenzen bei einem schwierigen Text keine ,,Losung® pa-
rat haben. Wichtig ist antworten zu kénnen, aber noch wichtiger ist - mit den
Kindern in Beziehung bleibend - die Fragen auszuhalten.

Bibliographie

Baldermann, I, Einfithrung in die biblische Didaktik, Darmstadt 21996

-, Wer hort mein Weinen? Kinder entdecken sich selbst in den Psalmen, Neukir-
chen-Vluyn *1992

-, Zum Verhiltnis von Anthropologie und Theologie im Religionsunterricht, in: ders.
/K. E. Nipkow / H. Stock, Bibel und Elementarisierung, Frankfurt a. M. 1979, 9-21

Bechmann, U., Vertrautes Buch - fremdes Buch. Die Bibel mit neuen Augen sehen,
in: Una Sancta 58 (1/2003), 50-61

Berg, H.K., Grundriss der Bibeldidaktik. Konzepte — Modelle - Methoden, Miin-
chen/Stuttgart 1993

Bettelheim, B., Kinder brauchen Mirchen. Aus dem Englischen von L. Mickel und
B. Weinbrecht, [1975] Miinchen 1999

Bucher, A. A., Bibeldidaktische Grundregeln: Altes Testament, in: E. Grof§ / K. Ko-
nig (Hgg.), Religionsdidaktik in Grundregeln. Leitfaden fiir den Religionsunter-
richt, Regensburg 1996, 68-94

Bucher, A., Gleichnisse verstehen lernen. Strukturgenetische Untersuchungen zur
Rezeption synoptischer Parabeln, Fribourg (CH) 1990

de Vries, A., Die Kinderbibel. Bilder von Herm. F. Schiifer, durchges. Neuausgabe
Neukirchen-Vluyn 2002



252 Michael Fricke

Dietrich, W. / Link, Ch., Die dunklen Seiten Gottes. Bd. 1: Willkiir und Gewalt,
Neukirchen-Vluyn *2000

Fraas, H.-J., Begegnung mit der Bibel in verschiedenen Alterstufen, in: W. Langer
(Hg.), Handbuch der Bibelarbeit, Miinchen 1987, 176-185

Fricke, M., ,Schwierige® Bibeltexte im Religionsunterricht. Theoretische und em-
pirische Elemente einer alttestamentlichen Bibeldidaktik fiir die Primarstufe,
Gottingen 2005.

Frisch, H.-]., Leitfaden Fachdidaktik Religion, Diisseldorf *1995

Goldman, R., Religious Thinking from Childhood to Adolescence, London 1964

Hermann, L, ,Halt's Maul, jetzt kommt der Segen ...“. Kinder auf der Schattenseite
des Lebens fragen nach Gott, Stuttgart *2000.

Kalloch, Ch., Das Alte Testament im Religionsunterricht der Grundschule. Chancen
und Grenzen alttestamentlicher Fachdidaktik im Primarbereich, Miinster 2001
Key, E., Das Jahrhundert des Kindes* [1902], Studien, autoris. Ubertr. von F. Maro,

neu hg. mit einem Nachw. von U. Herrmann, Weinheim 1992

Levin, Ch., Das Alte Testament, Miinchen 2001

Magonet, J., Wie ein Rabbiner seine Bibel liest, aus dem Engl. iibers. von S. Denzel
und S. Naumann, Giitersloh 1994

Nadolny, S., Das Erzdhlen und die guten Absichten. Miinchner Poetik-Vorlesungen,
Miinchen 1990

Neidhart, W., Vom Erzihlen biblischer Geschichten, in: ders. / H. Eggenberger (Hgg.),
Erzahlbuch zur Bibel. Bd. 1: Theorie und Beispiele, Lahr u.a. 1990, 15-113

Neuhduser, H., Autoritit und Partnerschaft. Wie Kinder ihre Eltern sehen, Wein-
heim 1993, 38-42

Oberthiir, R., Kinder fragen nach Leid und Gott. Lernen mit der Bibel im Religions-
unterricht, unter Mitarbeit von A. Mayer, Miinchen 1998

-, Kinder und die grofien Fragen. Ein Praxisbuch fiir den Religionsunterricht, un-
ter Mitarbeit von A. Mayer, Miinchen 1995

Orth, G. / Hanisch, H., Glauben entdecken - Religion lernen. Was Kinder glauben,
Teil 2, Stuttgart 1998

Salzmann, Ch.G., Uber die wirksamsten Mittel, Kindern Religion beizubringen.
Mit einigen unwesentlichen Kirzungen [1780], in: E. Wagner (Hg.), Salzmanns
Padagogische Schriften, 1. Teil, Langensalza *1899

Schindler, R., Mit Gott unterwegs. Die Bibel fiir Kinder und Erwachsene neu er-
zihlt. Bilder von Stépan Zavtel, Ziirich *2001

Schweitzer, F., Kinder und Jugendliche als Exegeten? Uberlegungen zu einer ent-
wicklungsorientierten Bibeldidaktik, in: D. Bell u.a. (Hgg.), Menschen suchen
- Zuginge finden. Auf dem Weg zu einem religionspadagogisch verantworteten
Umgang mit der Bibel, Wuppertal 1999, 238-245

Wegenast, K. u. Ph., Biblische Geschichten diirfen auch ,unrichtig’ verstanden wer-
den. Zum Erzihlen und Verstehen neutestamentlicher Erzahlungen, in: D. Bell,
Menschen suchen - Zugange finden, 246-263.

Weth, I, Die dunklen Seiten des Alten Testaments — Zumutung nicht nur fiir Kin-
der, in: G. Adam / R. Lachmann / R. Schindler (Hgg.), Das Alte Testament in Kin-
derbibeln. Eine didaktische Herausforderung in Vergangenheit und Gegenwart,
Ziirich 2003, 154-169

Zillefien, D., Doppelte Religion, Aufriumen nach dem 11. September?, in: ZPT 54
(3/2002), 231-234



Feministische Exegese als Treue zur Bibel'

Christiane &/[arkeerizisla

Ich freue mich, dass ich zu einer Tagung eingeladen worden bin, die danach
fragt, was heute bibeltreu heifdt. Als Leiterin einer kirchlichen Frauenarbeit
beziehe ich mich auf die Tradition der Bibelarbeit, wie sie in den zwanziger
Jahren des 20. Jahrhunderts - einer Zeit grofler gesellschaftlicher Umbriiche
- von der Evangelischen Frauenhilfe entwickelt worden ist.> Zu unserem
Jubildum 100 Jahre Brandenburgische Frauenhilfe im Mai 2002 wurde von
nichtchristlichen Frauenorganisationen in ihren Grufiworten immer wieder
betont, welchen Schatz wir an biblischen Texten haben, den andere so nicht
hdtten, und wir wurden aufgefordert, unsere Tradition in einer sikularisier-
ten Welt zu zeigen, die gekennzeichnet ist von einem Bildungsnotstand in
biblischem Grundwissen und von einem spirituellen Hunger.

Daraus folgte fiir uns im Programm der Frauenarbeit der EKBO ,,Evang.
Kirche Berlin-Brandenburg-Schles. Oberlausitz” eine klare Akzentsetzung;
wir sind keine christliche ,,Urania“, darin sind wir auch gar nicht konkur-
renzfihig. Die Bibel ist unser Kerngeschift: Darin kénnen wir professionell
sein. Wir beanspruchen Bibeltreue fiir uns und legen die Bibel als Buch der
Befreiung aus; wir schopfen aus den Quellen der Miitter und Viter.

Ich habe meinen Vortrag ,,Feministische Exegese als Treu zur Bibel“ in
vier Abschnitte geteilt:

1. Feministische Exegese als Entfaltung der hermeneutischen Frage

2. Schweigende Weiber oder Apostelinnen? Die Notwendigkeit der Relek-
tiire '

Die Bibel in gerechter Sprache als Treue zur Bibel

4. Es geht immer um die ganze Bibel.

(78]

1. Feministische Exegese als Entfaltung der hermeneutischen Frage®

Es gibt nicht ,,die” feministische Theologie an sich, sondern sie hat sich aus-
differenziert. Auch gibt es keine feministischen Methoden, sondern es geht
um die Perspektive, um die Fragen, die ich mitbringe, wenn ich einen Text
aufschlage. Dieses Phinomen ist auch bekannt als ,hermeneutischer Zirkel“.

Der Vortrag wurde anldsslich des Symposions der Gesellschaft fiir Freikirchliche Theo-
logie und Publizistik (GFTP) am 2. Oktober 2005 in Berlin gehalten. Der miindliche Vor-
tragsstil wurde fiir den Druck beibehalten.

* Vgl. H. Koch, ,Wichtig ist es, dass die Frauen lernen, zwischen den Zeilen zu lesen, Der
Beitrag Maria Weigles fiir die Bibelarbeit der Evangelischen Frauenhilfe, in: C. Busch
(Hg.), 100 Jahre Evangelische Frauenhilfe in Deutschland, Diisseldorf 1999, 17 fF.

Vgl. K. Butting, Die Buchstaben werden sich noch wundern. Innerbiblische Kritik als Weg-
weisung feministischer Hermeneutik, Berlin 1994.

ZThG 11 (2006), 253-263, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



254 Christiane Markert-Wizisla

Die Bibel ist zunichst ein fremdes Buch, eine Sammlung altorienta-
lischer Schriften. Diese Texte sollen jedoch Regel und Richtschnur sein; sie
leiten uns an zu einer christlichen Lebensfithrung, zu Heilserwartung und
Traditionsbildung. Kénnen jedoch Zeitgenossen einer modernen Indus-
triegesellschaft die alten Texte ohne weiteres verstehen? Die feministische
Diskussion hat dieses Problem zugespitzt: Die Texte der Bibel entstammen
zu alledem einer patriarchalen Kultur und tradieren auch frauenfeindliche
Gesellschaftsbilder, die von christlichen Frauen und Ménnern heute abge-
lehnt werden miissen.

Aber gut reformatorisch betrachtet, ist nicht der Buchstabe das Wort Got-
tes, sondern immer gesprochenes Wort durch Menschen. Die Bibel spricht
zu uns, indem sie ausgelegt wird. Die Bibel - das ist zugleich Auseinander-
setzung mit der Bibel. Das zeigt uns schon die Schrift selber. Sie dokumen-
tiert ein vielstimmiges, selbstkritisches Gesprach und ladt dazu ein, sich in
diesem Jahrtausende alten Gesprach schulen zu lassen und eigene Erfah-
rungen in dieses Gesprach einzubringen. Beispielhaft ist die dialogische
Struktur im Aufbau der hebriischen Bibel. Grundlage ist die Tora, die der
Gemeinschaft einerlei Recht gibt. Es folgen die Propheten, die dieses Recht
im Hinblick auf die Witwen, Waisen und Fremdlinge aktualisieren. Die
»Schriften“ sind dann Reaktionen der Gemeinde auf Tora und Propheten.

Dass diese Gespriche auch Kritik beinhalten, wird u.a. an einigen
Schriften deutlich, die von der Neuinterpretation der Uberlieferung durch
Frauen geprigt sind. Das Buch Ruth etwa tréigt eine frauenspezifische Per-
spektive an die Tora heran, die gegeniiber der Uberlieferung innovativ ist.
Spr 1-9 entfaltet die in Dtn 6 und 11 geforderte Unterweisung der Kinder
durch Miitter und Viiter. Ps 55 konnte auch gelesen werden als Schrei einer
vergewaltigten Frau.

Die dialogische Struktur kehrt im Nebeneinander von Altem und Neuem
Testament wieder. Die neutestamentlichen Texte beziehen sich zum grofien
Teil auf die Schrift. Erst so entsteht ja das Neue Testament. Wir wissen, dass
die ersten Christinnen und Christen Juden gewesen sind, und dass Jesus
gerade in seiner Liebe zur Tora den Pharisédern nahegestanden hat.

Die Bibel, das ist zugleich Auseinandersetzung mit der Bibel. Wenn
Frauen die biblische Androzentrik kritisieren, dann gehort das zum kri-
tischen Umgang mit der Tradition, zu dem die Bibel selber einliddt. Dabei
ist konsequent zu unterscheiden zwischen dem biblischen Text selber und
seiner Wirkungsgeschichte. Biblische Texte sind benutzt worden, um eine
patriarchale Geschlechterordnung zu stiitzen und Frauenfeindschaft zu
legitimieren. Im Zuge dieser Missbrauchsgeschichte sind einzelne Texte
vollstindig verzeichnet worden. Es geht also um Relektiire, um ein er-
neutes Lesen der Bibel in grofler Treue zum Text. So haben wir Anteil an
einem Prozess, den die Bibel selbst in Gang gesetzt hat, in dessen Verlauf
sich der Sinn der Bibel entschliisselt und wir die Fiille der VerheifSung ent-
decken.

Dies will ich nun exemplarisch zeigen.



Feministische Exegese als Treue zur Bibel 255

2. Schweigende Weiber oder Apostelinnen?
Die Notwendigkeit der Relektiire

Schweigende Weiber oder Apostelinnen: Diese Uberschrift bringt zwei ge-
gensitzliche Positionen ins Gesprich. Auf der einen Seite gibt es eine Grup-
pe, zu der sowohl sehr konservative Menschen gehéren als auch einige Fe-
ministinnen: Sie sind der Meinung, dass die Bibel ganz und gar nichts mit
der Emanzipation der Frau zu tun habe, also v6llig unbrauchbar sei fiir die
Frage der gerechten Gemeinschaft von Frauen und Minnern. Der beriih-
met Satz des Paulus ,,Das Weib schweige in der Gemeinde“ (1 Kor 14,34) hat
fiir sie normativen Charakter. Sowohl fiir die, die sagen: Die Emanzipation
kann es nicht sein als auch fiir die anderen, die sagen: Die Bibel kann es
nicht sein.

Auf der anderen Seite finden sich Menschen, die in der Bibel eine star-
ke befreiende Tradition entdecken und sich darauf berufen. Fiir sie ist die
Bibel Brot zum Leben. Auflerdem ist sie Teil unserer Wurzeln, die man
nicht einfach preisgibt. Fiir diese Gruppe ist der Satz des Paulus: ,,Das Weib
schweige in der Gemeinde® ein sehr frithes Dokument dafiir, das Frauen
geredet haben. Aus dem Satz des Paulus geht hervor, dass Paulus in seiner
Gemeinde Frauen gekannt hat, die 6ffentlich redeten. Wie kommen wir ih-
nen auf die Spur?

Als Beispiel mochte ich die Gruflliste des Romerbriefes (R6m 16) nehmen
und dabei die Friichte feministisch-theologischer Forschung einbeziehen.
Aus den Briefen und der Apostelgeschichte kénnen wir entnehmen, dass
Paulus eingebettet war in eine Gemeinschaft von Frauen und Minnern, die
wie er Feuer und Flamme waren fiir die Verkiindigung des Evangeliums.
Einige kennen wir namentlich aus seiner Grufiliste.

In Rém 16 werden neunzehn Ménner und zehn Frauen erwihnt. Von
den zehn Frauen méchte ich drei niher betrachten: Phobe, Priska, Junia.

2.1. Phobe*

Rom 16,1+2: ,Ich befehle euch unsere Schwester Phobe an, die im Dienst der
Gemeinde von Kenchrea ist, das ihr sie aufnehmt in dem Herrn, wie sich’s ziemt
fir die Heiligen, und ihr beisteht in jeder Sache, in der sie euch braucht; denn
auch sie hat vielen beigestanden so auch mir selbst.

Es spricht viel dafiir, dass Phobe die Uberbringerin des Briefes gewesen ist.
Phobe lebt im Kenchrea, das ist der dstliche Hafen von Korinth. Von hier
aus wird Handel mit dem Orient betrieben. Sie wird gekennzeichnet als
adelphe, als diakonos, als prostatis.

Phobe ist, wie Paulus schreibt, unsere Schwester (adelphe). Das meint ein
aktives Gemeindeglied. Sie ist im Dienst der Gemeinde von Kenchrea, iiber-

' Vgl. E. Tamez, Der Brief an die Gemeinde in Rom, in: L. Schottroff / M.-T. Wacker (Hgg.),
Kompendium feministische Bibelauslegung, Giitersloh 1998, 557 F.



256 Christiane Markert-Wizisla

setzt Luther. Im griechischen Text steht jedoch das Wort diakonos — Diakon.
Was hat es fiir Phobe bedeutet, ein diakonos der Gemeinde von Kenchrea zu
sein? Hier kommen die Kommentatoren zu unterschiedlichen Ergebnissen.
Einige sagen: Ganz klar, Phobe war so etwas wie eine Diakonisse. Schon
setzen wir ihr in Gedanken ein Héubchen auf; der Hafen von Kenchrea mit
seinen Slumgegenden scheint ein idealer Wirkungsort fiir eine Diakonisse
zu sein. Allerdings gibt es Diakonissen erst seit 1836. Also miissen wir uns
von dieser Vorstellung trennen und noch einmal in Treue zur Bibel fragen:
Was haben die Menschen damals unter dem Wort diakonos verstanden?

Ein Diakon war einer, der dient (gr. diakonein). Dieses Dienen meint Ar-
beit, die an die Knochen geht. Sklaven verrichteten solche Arbeit. Paulus
benutzt dieses Dienen immer wieder als Bezeichnung fiir seine Arbeit, er ist
ein Diener Christi, ein Diakon, der mit dem Einsatz seines ganzen Lebens
fiir das Evangelium kdampft und fiir das Evangelium leidet mit Gefangen-
schaft, Schligen und Verfolgung (2 Kor 6, 4; 11,23). Ebenso nennt er seine
Mitarbeiter Diener. In 1Kor 3,5 schreibt er: ,Wer ist nun Apollos, wer ist
Paulus, Diener sind sie, durch die ihr gliubig geworden seid.“ In gleicher
Weise redet er von Phébe.

Wenn wir von Paulus héren, er sei ein Diener Gottes, dann denken wir
an Verkiindigung, an Gottesdienst, an Taufe, an Abendmahl. All dies sol-
len wir auch mitdenken, wenn wir von Phobe héren, dass sie Diakon(in),
Dienerin ist. Sie hat die Gemeinde nicht bedient, sondern geleitet.

Weiterhin heifit es in der Lutheriibersetzung, dass sie vielen beigestan-
den hat, auch Paulus. Diese Ubersetzung verschleiert, dass Phobe hier von
Paulus mit einem Substantiv bezeichnet wird: prostatis, das heifit so viele
wie Schutzpatronin: protectora, patrona. Der Begriff stammt aus dem juris-
tischen Bereich. In der zeitgendssischen Literatur meinte er einen Vorsteher
mit rechtlicher Funktion in der Bedeutungsbreite von Beamter, Aufseher,
Gouverneur oder Biirge. Auf jeden Fall ist es ein Autorititstitel und bezieht
sich auf Personen, denen sich andere unterordnen. Wenn Paulus Phobe hier
als Schutzpatronin bezeichnet, kann das nichts anderes heiflen, als dass sie
Paulus und anderen rechtlichen Beistand geleistet hat. Vielleicht im Zusam-
menhang von Verhaftungen? Das wissen wir nicht. Aufjeden Fall hat Paulus
ihre Hilfe benétigt und bekommen. Deshalb wiirdigt er sie mit Dankbar-
keit. Deshalb ist sie die beste Empfehlung fiir Paulus in Rom. Wir erkennen
hinter den wenigen Worten eine tatkriftige Frau, die mit starkem Glauben
und politischem Geschick die Gemeinde in Kenchrea gefiihrt hat.

2.2. Priska’

Rom 16,3 f.: ,,Griifit die Priska und den Aquila, meine Mitarbeiter in Christus
Jesus, die fiir mein Leben ihren Hals hingehalten haben, denen ich nicht allein
danke, sondern alle Gemeinden unter den Heiden.”

° Vgl. I Richter Reime, Frauen in der Apostelgeschichte des Lukas, Giitersloh 1992.



Feministische Exegese als Treue zur Bibel 257

Bei diesem Ehepaar wird nicht nur die Frau namentlich genannt, sondern
sogar als erste. Das ist die uniibliche Reihenfolge und weist darauf hin, dass
Priska den grofieren Bekanntheitsgrad von beiden hatte. Auch die Apos-
telgeschichte berichtet von beiden. Sie sind ein Ehepaar, das vor und unab-
hidngig von Paulus predigt, tauft, Gemeinden griindet und neue Missionare
ausbildet. Sie haben Paulus in Korinth aufgenommen, unterstiitzt und fiir
sein Leben ihren Hals hingehalten. Hinter dieser Formulierung versteckt
sich eine Geschichte, die wir nur erahnen kénnen.

2.3. Junia®

Rom 16, 7: ,,Griifdt Andronikus und Junia, meine Stammverwandten und Mit-
gefangene, die berithmt sind unter den Aposteln und schon vor mir in Christus
gewesen sind.”

Paulus griifit hier ein weiteres Paar. Jedoch, wenn Sie in Ihrer Bibel die-
sen Vers nachlesen, dann finden Sie nicht den Frauennamen Junia, son-
dern den Namen Junias. Jahrhunderte lang meinten die Ubersetzer, hier
handelte es sich um zwei Manner. Schliefflich wurden hier zwei berithmte
Apostel gegriifit, die mit Paulus im Gefingnis waren, und das kénnen nur
zwei Minner sein. Es ist das Verdienst der Theologin Bernadette Brooten
wiederentdeckt zu haben, dass es sich bei Junia um einen Frauennamen
handelt. Brooten belegt in ihrem vielbeachteten Aufsatz von 1977, dass es
im lateinisch-griechischen Sprachgebrauch keinen Madnnernamen Junias
gegeben hat, allerdings hdufig den Namen Junia als Frauennamen. Zudem
zeigt sie, dass die Kirchenviter sehr wohl Junia als Frau verstanden und
mit Hochachtung von ihr geredet haben, so z.B. Johannes Chrisostomus

(344/45-407):

»Ein Apostel zu sein, ist etwas Grofles. Aber hervorragend unter den Aposteln
- bedenke, welch wunderbares Loblied das ist. Sie waren hervorragend aufgrund
ihrer Arbeit und ihrer rechtschaffenen Taten. Wie groff muss doch die Weisheit
dieser Frau gewesen sein, dass sie fiir den Titel Apostel wiirdig gefunden wurde.”

Jahrhunderte lang verstand die Kirche Junia als Frau und Apostelin, erst
im 13. Jahrhundert wurde aus Junia Junias, weil — was nicht sein darf, nicht
sein kann.

Sie sehen an diesen drei Beispielen, dass es sich eine Relektiire lohnt.
Mittlerweile konnen wir in der Vermittlungsarbeit auf eine umfangreiche
Forschung zuriickgreifen, die die Stellung der Frauen in den ersten Ge-
meinden sichtbar macht.

¢ Vgl. B. Brooten, ,Junia ... hervorragend unter den Aposteln® (Rém 16,7), in: E. Moltmann-
Wendel (Hg.): Frauenbefreiung, Miinchen 1982, 148 f.



258 Christiane Markert-Wizisla

3. Die Bibel in gerechter Sprache als Treue zur Bibel

2006 erscheint im Giitersloher Verlagshaus die ,,Bibel in gerechter Sprache®,

Mehr als so Ubersetzerinnen und Ubersetzer haben daran mitgewirkt. Die

Bibel wird bezahlbar sein, dank vieler Spenden. Die Bemithung um eine

Ubersetzung der Bibel in gerechter Sprache gehort fir mich in die refor-

matorische Tradition im besten Sinne. Die Bibel spricht zu uns, indem sie

tibersetzt, ausgelegt wird. Treue zur Bibel heifit dann: Der Sinn einer Stelle

soll wiedergegeben werden, nicht nur die Buchstaben.
Das Projekt ,,Bibel in gerechter Sprache® orientiert sich an vier Kriterien:

1. Die Ubersetzung soll dem Wortlaut der Texte in ihrer hebréischen oder
griechischen Originalfassung gerecht werden.

2. Die Ubersetzung soll Frauen ausdriicklich nennen, wo sie mitgemeint
sind.

3. Die Ubersetzung soll nicht antijudaistisch sein. Sie soll der jiidischen
Lektiire der Bibel Respekt erwiesen.

4. Die Sprache soll eine gegenwirtig verstehbare sein. Das heifit nicht, dass
die Bibeltexte in der Ubersetzung leicht eingingig sein miissen. Wo der
Text selbst sperrig ist, soll das auch in der Verdeutschung erkennbar sein.

Die Bibel in gerechter Sprache soll die Lutheriibersetzung nicht ersetzen,
sondern ihr zur Seite treten.

Schon im Vorfeld gibt es die Kritik mangelnder Bibeltreue. Auch hier
muss ich wieder exemplarisch vorgehen. Ich mochte mich auf zwei Punkte
beziehen.

3.1. Im Text steht die Anrede: ,Liebe Briider”, warum steht dann in der
neuen Ubersetzung »Liebe Briidder und Schwestern“? Dazu ist zu sagen:
Das neutestamentliche Griechische funktioniert androzentrisch — auf den
Mann bezogen. Manner und das Minnliche werden in der Regel zuerst ge-
nannt. Frauen werden in ihrer Beziehung zu einem Mann definiert (Tochter
das Jairus, Schwiegermutter des Petrus), einen eigenen Namen bekommen
sie erst, wenn sie nicht in einer Beziehung zu einem Mann definiert sind
(Maria aus Magdala).

Wenn eine gemischte Gruppe auftritt, wird nur der minnliche Plural
verwendet, Frauen sind mitgemeint. Wenn Paulus ,,Liebe Briider” schreibt,
dann meint er die Frauen mit. Fine sachgemifle Ubersetzung in heutiger
Zeit miisste daher heiflen ,liebe Schwestern und Briider oder: ,liebe Ge-
schwister”. Es sei denn, Paulus redet in diesem Kontext tatsdchlich nur die
Minner an; dann ist die sachgerechte Ubersetzung ,liebe Briider.

Neben die Apostel treten auch die Apostelinnen wie Junia und Diako-
ninnen wie Phobe. Hier eine Textprobe zu Rém 16,1 (Luther—Ubersetzung):
,Ich befehle euch unsere Schwester Phobe an, die im Dienst der Gemeinde
von Kenchrea ist“. Die Bibel in gerechter Sprache iibersetzt: ,,Ich mochte
euch unsere Schwester Phobe vorstellen. Sie ist Diakonin der Gemeinde in
Kenchrea.”



Feministische Exegese als Treue zur Bibel 289

Und wie ist das mit den Jiingern? Gehéren nicht auch die Jiingerinnen
dazu? Eine Schliisselstelle ist fiir mich Mk 15, 40 f.: Im ganzen Markusevan-
gelium wird nur von Jiingern berichtet, doch dann am Ende steht: ,,Und
es waren auch Frauen da, die von fern zuschauten, unter ihnen Maria von
Magdala und Maria, die Mutter des Jakobus des Kleinen und des Joses, und
Salome, die ihm nachgefolgt waren, als er in Galilda war, und ihm gedient
hatten, und viele andere Frauen auch.“ Von dieser Stelle her kdnnen wir die
Frauen nachtréglich hineinschreiben.

3.2. Einanderer Vorwurfgegen die ,,Bibel in gerechter Sprache" lautet: War-
um verweigert die Ubersetzung den traditionellen Gottesnamen ,,Herr*?
An Stellen, wo im hebraischen Urtext die Konsonanten JHWH fiir den Got-
tesnamen stehen, tibersetzt Luther in der Regel Herr. Der hebriische Got-
tesname JHWH wird in Ex 3,14 als 3. Person Singular des hebriischen Verbs
»haja [ sein” interpretiert. ,,Ich bin, der ich bin.“ ,,Ich werde sein, als der ich
mich erweisen werde.“ Freier iibersetzt: ,,Ich bin fiir euch da.“ Daraus wur-
de der herausragende Name Gottes. Aus Ehrfurcht vor dem Namen Gottes
bildete sich die Gepflogenheit heraus, den Namen Gottes nicht mehr auszu-
sprechen. In den jiidischen Lesungen setzte sich stattdessen ,,ha schem / der
Name®, ,,der Ewige“ und vor allem ,,adonai / Herr, mein Herr“ als stellver-
tretendes Wort durch, das ausgesprochen werden konnte.

Die Septuaginta, die griechische Ubersetzung des Alten Testaments,
tibersetzt JHWH mit ,,Kyrios®. So kommt es zur vorherrschenden Bezeich-
nung Gottes als ,,Herr".

Im Neuen Testament wird auch Jesus Christus als Kyrios bezeichnet. Das
Bekenntnis zu Jesus als dem Kyrios ist auch eine politische Aussage. Sie be-
inhaltet die Abgrenzung von der Verehrung des Kaisers in Rom. Nicht der
Kaiser istder Kyrios, sondern Jesus von Nazareth. Diese herrschaftskritische
Bedeutung schwingt in der deutschen Ubersetzung ,,Herr nicht mehr mit.
Sie ist also nicht sachgerecht. Jeder deutsche Mann wird mit Herr angeredet.
»Herr Maier — ,Herr Jesus®, ,Herr Gott“ - darin liegt die Gefahr einer an-
drozentrischen Engfithrung und einer Banalisierung des Gottesbildes.

Gott aber ist kein Mann, Gott ist auch keine Frau, sondern Gott. Aufler-
dem impliziert das deutsche Wort ,,Herr" nicht ohne weiteres die Infrage-
stellung aller weltlichen Macht durch Gott, sondern kann dazu verleiten,
patriarchale Hierarchie vom Herrsein Gottes abzuleiten.”

JHWH, Adonai und Kyrios meinen etwas anderes als das deutsche Wort
Herr. In der ,Bibel in gerechter Sprache” wird es daher nicht mehr Herr
heiflen, sondern es werden verschiedene Lesemdglichkeiten angeboten:
Gott, der Ewige, die Ewige, der Lebendige, Ich-bin-da“ oder auch Adonai
wie in der Kirchentagsiibersetzung.

Man kann es auch anders verstehen: Meine Grofmutter, die eine der wichtigen Frauen
der Bekennenden Kirche in Thiiringen gewesen ist, hat immer gesagt: Wir beugen uns vor
keinem, nur vor Gott, denn Gott allein ist Herr.



260 Christiane Markert-Wizisla

Der ,heilige Geist“ (ruach, pneuma) wird mit ,heiliger Geistkraft” wie-
dergegeben. Mit dem Wort Geist verbinden viele heute entweder Verstand
oder Gespenst. Die neue Ubersetzung soll deutlich machen, dass der heilige
Geist eine gottliche Kraft ist, die in dieser Welt wirkt. Auflerdem schwingt
im weiblichen Wort Kraft auch etwas von der weiblichen ,,ruach® (hebr. fiir
Geist) mit.

Aus ,der Gott des Friedens” wird ,,Gott, die Quelle des Friedens".

Ein weiteres Beispiel, das zeigt, wie der jiidisch-christliche Dialog auf-
genommen worden ist: In einigen Ubersetzungen (Zink, Gute Nachricht ,
Einheitsiibersetzung) lesen wir: ,,Die Phariséer aber wollten ihm eine Falle
stellen.“ — Das zugrunde liegende griechische Verb peirazo enthilt jedoch
auch andere Bedeutungen, wie z.B: priifen, untersuchen, etwas genau wis-
sen wollen. Ein solches vielschichtiges Verb derart negativ zu iibersetzen,
ist tendenzi6s. Luther iibersetzt in den meisten Fillen: Die Phariséer woll-
ten ihn versuchen. Die Bibel in gerechter Sprache hat in der Erprobung zur
Diskussion gestellt: Die Pharisder aber wollten es genau wissen.

4. Es geht immer um die ganze Bibel®

In diesem letzten Abschnitt will ich Thnen zeigen, dass sich die Bibeltreue
feministischer Exegese auch darin zeigt, dass nicht nur die Frauenge-
schichte von Interesse ist, sondern die ganze Bibel. Als Beispiel wihle ich
das Gleichnis von den anvertrauten Pfunden (Lk 19,11-27) und folge der
Auslegung Luise Schottroffs.

In meinem Studium habe ich gelernt, dieses Gleichnis als Allegorie oder
als eschatologische Parabel zu lesen. So schreibt Walter Schmithals in sei-
nem Kommentar zur Stelle:

»Lukas denkt bei dem Konig zweifellos an Jesus, bei seiner Abreise an die Him-
melfahrt, bei seiner Riickkehr an die Wiederkunft, bei dem erworbenen Reich
an die kommende Gottesherrschaft, bei seinen Mitbiirgern an die Juden, die Je-
sus ablehnen und dafiir dem Gericht entgegensehen |[...] Israel verleugnet mut-
willig seine eigene Heilsgeschichte.

Schmithals bemerkt auch, dass die Einleitung des Gleichnisses nicht leicht
zu deuten sei. Um noch einen katholischen Exegeten zu zitieren, Josef Ernst
schreibt zur Stelle:

»Die Christen sind auf die Probe gestellt, wihrend ihr Herr sich in einem fernen
Land aufhilt [...] Das Logion fordert ein Hochstmaf an sittlicher Anstrengung.
Wer etwas vorzuweisen hat, darf mit Lohn rechnen. Wer mit leeren Hinden
dasteht, wird bestraft. [...] Die jiidischen Gegner Jesu, die sich gegen sein Kénig-
tum zur Wehr gesetzt haben, sind vor seinen Augen niedergemacht worden."

8 Vgl. L. Schottroff, Die Gleichnisse Jesu, Giitersloh 2005, 239 ff.
9 W. Schmithals, Das Evangelium nach Lukas, Ziirich 1980, 187 f.
' J. Ernst, Das Evangelium nach Lukas, Regensburg 1977 (Nachdruck Leipzig 1983), 351f.



Feministische Exegese als Treue zur Bibel 261

Diese beiden Zitate zeigen, dass in den Text viel hineinphantasiert worden
ist, auch unverbliimter Andijudaismus. In Treue zur Bibel kommt man zu
einem anderen Ergebnis. Luise Schottroff nimmt den Text in seiner vorlie-
genden Gestalt ernst. (Sie vermischt ihn auch nicht mit dem bei Matthius
25 vorliegenden Parallelgleichnis.) Fiir sie erzahlt Lukas eine hochpolitische
Geschichte, in der Erfahrungen des jiidischen Volkes in der ersten Hilfte
des 1. Jahrhunderts zusammengefasst sind. Ein Mann aus einer Elitefamilie
zieht in ein fernes Land, um dort die Kénigswiirde zu erlangen. Bekannt ist
aus den Texten des Historikers Flavius Josephus, dass die herodianischen
Vasallenkonige sich ihre Konigswiirde in Rom verleihen lassen mussten.
»Ein Mann von vornehmer Herkunft reiste in ein fernes Land, um fiir sich
die Konigswiirde zu empfangen und dann zuriickzukehren. Seine Unterta-
nen hassten ihn und schickten eine Gesandtschaft hinter ihm her mit der
Botschaft: ,Wir wollen nicht, dass dieser Mann iiber uns herrscht“ (V. 14).

Die Zeitgenossen wussten, wer gemeint war. Josephus berichtet sehr ge-
nau von den Vorgéngen. Herodes der Grofie stirbt; er war besonders brutal;
er hat den Kindermord in Bethlehem zu verantworten und drei seiner S6h-
ne aus Angst um die Macht toten lassen. Kurz vor seinem Tod lief3 er die
angesehensten Méanner der Juden zusammenkommen, sperrte sie ein und
verfigte: ,,Ich weif3, dass die Judder meinen Tod wie ein Freudenfest feiern
werden. Doch es sollen mir andere dazu verhelfen, dass ich betrauert wer-
de und ein glinzendes Leichenbegingnis erhalte, wenn ihr meinen Auf-
trag ausfiihrt. Sofort nach meinem Tod lasst ihr die eingesperrten Ménner
durch Soldaten umzingeln und niedermachen, damit ganz Judaa und jede
Familie wieder Willen meinen Tod beweine.”

Sein Sohn Archelaus will Nachfolger werden. Er wird zunachst auch vom
Volk begriifit, weil sich alle eine Verbesserung erhoffen. Archelaus erweist
sich aber als noch schlimmer als Herodes. Deshalb schicken die Juden eine
Gesandtschaft von so Minnern Archelaus hinterher, um zu verhindern,
dass er tiber sie herrsche. Vor dem Kaiser in Rom kommt es nun zu einer
Anhorung beider Parteien: ,Gleich zu Beginn seiner Regierung namlich
habe er den Frevel begangen und dreitausend seiner Landsleute im Tem-
pel hinmorden lassen [...]. Sei nun ihr Hass gegen Archelaus nicht voll-
kommen berechtigt, zumal noch der Umstand hinzukomme, dass er eine
Anklage gegen sie erhoben habe, als ob sie sich seiner Herrschaft wieder-
setzt hitten? Mit einem Wort, ihre Forderung gehe dahin, dass sie von sol-
cher Herrschaft befreit, der Provinz Syrien zugeteilt und einem romischen
Landpfleger unterstellt wiirden.” (Flavius Josephus, Jiidischer Krieg II, 6.1 /
Altertiimer XVII 13.)

Augustus teilte das Reich in zwei Teile, verlieh dem Archelaus die eine
Hilfte (Judida), und die andere Hilfte teilte er noch einmal auf unter seinen
Briidern Antipas und Philippos. Antipas ist der, der in Galilda herrschte
und Johannes den Téufer umbringen liefS. Archelaus festigte seine Herr-
schaft, indem er die Stidte ausbauen lieff und seine Gefolgsleute tiber die
Stadte setzte. Im Gleichnis erwirtschaften die Sklaven mit wenig Geld hohe



262 Christiane Markert-Wizisla

Gewinne: zwischen dem Zehnfachen und dem Fiinffachen der Ausgangs-
summe. Damit haben sie im Sinn des neuen Konigs bewiesen, dass sie das
Riickgrat seiner Verwaltung bilden kénnen.

Die Herrschaft des Archelaus war so schlimm, dass er nach sieben Jah-
ren abgesetzt wurde und Judda von einem Prokurator verwaltet wurde. Der
zweite hieff dann Pontius Pilatus.

Unter den zehn Sklaven war einer ungehorsam. Er nennt die ungerechte
Herrschaft beim Namen. An ihm demonstriert der Konig die Regel, wie es
in seiner Wirtschaft zugehen soll: Wer da hat, dem wird gegeben und wer
nichts hat, der wird ausgequetscht. Die Erzdhlung ist vollstindig klar: Sie
will 6konomische und politische Strukturen eines ausbeuterischen Konig-
tums beschreiben. Sie tut dies aus der Perspektive des Volkes, das diese
Herrschaft widerwillig ertrigt und ihr Ende herbeiwiinscht.

Wie konnen wir nun das Gleichnis auslegen? In Vers 11 wird gesagt, war-
um Jesus das Gleichnis erzihlt. Vorher wird von der Umkehr des Oberzoll-
ners Zachius berichtet. Jesus sagt: ,,Heute ist diesem Haus Heil widerfah-
ren [...] Denn der Menschensohn ist gekommen, zu suchen und selig zu
machen, was verloren ist“ (V. 9-10). Vers 11: ,,Da sie nun zuhorten, sagte er
weiter ein Gleichnis, darum dass er nahe bei Jerusalem war und sie mein-
ten, das Reich Gottes werde sogleich offenbar werden.”

Jesus sagt ihnen: Macht euch nichts vor. Die Erwartung des Kénigtums
Gottes, die Jesus lehrt, unterscheidet sich von einer wunderbaren Befreiung
Jerusalems, wie sie von Zeitgenossen erwartet wurde. Das Gleichnis erldu-
tert den Umstehenden, warum Jesus ihre messianische Hoffnung fiir einen
Irrweg hilt. Seine politische Analyse ist radikal: Das rémische Imperium
ist gnadenlos auf Gewalt und Geld aufgebaut. Das Konigreich Gottes da-
gegen beginnt, wenn Menschen umkehren wie Zachéus. Unmittelbar nach
dem Gleichnis wird Jesu Einzug in Jerusalem berichtet, wo er von der be-
schriebenen imperialen Macht umgebracht werden wird. Was es bedeutet,
dass Jesus ein Konig ist, zeigt sich in seiner Passion.

Nach der Lektiire des Flavius Josephus fallt es schwer, den Text weiterhin
allegorisch zu verstehen. Lk 19,11-27 muss antithetisch — wie ein ,,Gegen-
gleichnis” - gelesen werden.

Manches wird strittig bleiben — auch im Gesprich, auf das ich mich
freue. Ich hoffe aber, dass eines deutlich geworden ist: Feministische Exe-
gese will die Bibel nicht umschreiben, sondern legt sie aus - in grofler Treue
zum Text und mit Leidenschaft, damit die Botschaft von Gottes Menschen-
freundlichkeit neu gehort werden kann.

Bibliographie

Brooten, B., ,Junia ... hervorragend unter den Aposteln® (Rém 16,7), in: E. Molt-
mann-Wendel (Hg.): Frauenbefreiung, Miinchen *1982

Butting, K., Die Buchstaben werden sich noch wundern. Innerbiblische Kritik als
Wegweisung feministischer Hermeneutik, Berlin 1994



Feministische Exegese als Treue zur Bibel 263

Ernst, J., Das Evangelium nach Lukas, Regensburg 1977 (Nachdruck Leipzig 1983)

Koch, H., ,Wichtig ist es, dass die Frauen lernen, zwischen den Zeilen zu lesen®.
Der Beitrag Maria Weigles fiir die Bibelarbeit der Evangelischen Frauenhilfe, in:
C. Busch (Hg.), 100 Jahre Evangelische Frauenhilfe in Deutschland, Diisseldorf
1999

Richter Reime, I, Frauen in der Apostelgeschichte des Lukas, Giitersloh 1992

Schmithals, W., Das Evangelium nach Lukas, Ziirich 1980

Schottroff, L., Die Gleichnisse Jesu, Giitersloh 2005

Tamez, E., Der Brief an die Gemeinde in Rom, in: L. Schottroff / M.-T. Wacker
(Hgg.), Kompendium feministische Bibelauslegung, Giitersloh 1998



Der Lesekosmos im Horizont der Bibel-Lese:
Zur Bibellese als dsthetischer Erfahrung

| Anmerkungen zur Lese-Heuristik nach Wolfgang Iser

Thomas Nisslmiiller

»Die Asthetik ist die treuloseste aller Wissen-
schaften. Jeder, der sie recht geliebt hat, wird in
einem gewissen Sinne ungliicklich; wer sie aber
niemals geliebt hat, der ist und bleibt ein Vieh.”
Sdren Kierkegaard (1843)

Praeliminaria

Die Welt ist ein Kosmos, der gelesen sein will. Und der Mensch steckt
mittendrin in diesem ,magischen Dreieck®, zwischen eigenen Wahrneh-
mungen seiner ,,Innenwelt®, den Eindriicken, die ihm aus der Welt entge-
genleuchten und den geistlichen Impulsen, die die Gottesbegegnung zeitigt.
So ist das Lese-Wesen Mensch eingespannt in die Triade von Relationalitit
coram Deo, coram seipso und coram mundo.

Dabei liegt das Paradoxon zwischen der Welt des lesenden, lesend-ho-
renden Menschen (homo legens) einerseits und dem redenden und anspre-
chenden Gott (Deus dixit) andererseits. Zwischen beiden ,,Polen” spielt
gleichsam das Lied des Lesens, kann man den ,,Wellengang® der Verstehens-
konnotate ,horen®, die Verstehensbemithung um Wahrheit und Wirklich-
keit angesichts des Andrangs des Text-Antlitzes. Denn dass ein Text ein Ge-
sicht hat, ist spitestens seit Klaas Huizings Studien unzweifelhaft deutlich.’

In diesem Horizont des biblischen Lese-Aktes kann sich das Wunder des
Erfasstseins vom géttlichen Licht einspielen. Auch und gerade angesichts der
erwartungsfreien Leserinnen und Leser, die den Umgang mit dem Bibelbuch
entweder nicht (mehr) gewohnt sind oder qua stetem Gebrauch schon ge-
wisse ,, Abnutzungserscheinungen® in ihrem Erwartungshaushalt aufweisen.
Wahrheit, auditive Wahrheit, Text-Wahrheit, Lese-Wahrheit kann sich je
jetzt neu im Lese-Akt einstellen und das Leben des Rezipienten verdndern.

Nicht zuletzt dies haben die Forschungen um die sog. Rezeptions- oder
Wirkungsasthetik neu in den Blick geriickt, die zudem das Wirkungspoten-
zial sowie die Vertextungsaktivitit und kreative Arbeit des Rezipienten in
ihren Facetten ,,con foco“ thematisieren.

! Dazu etwa: K. Huizing, Das Gesicht der Schrift. Grundziige einer bibelliterarischen
Anthropologie, in: ders. / U.H.]. Kortner / P. Miiller, Lesen und Leben. Drei Essays zur
Grundlegung einer Lesetheologie, Bielefeld 1997, 13-51.

ZThG 11 (2006), 264-284, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



Der Lesekosmos im Horizont der Bibel-Lese 265

Martin Heideggers ansprechende Notiz zum Horizont der Wahrheit sei
hier erinnernd eingespielt:

»Der Mensch ist vielmehr vom Sein selbst in die Wahrheit des Seins ,geworfen,
dafl er, dergestalt ek-sistierend, die Wahrheit des Seins hiite, damit im Lichte des
Seins das Seiende als das Seiende, das es ist, erscheine. Ob es und wie es erscheint,
ob und wie der Gott und die Gétter, die Geschichte und die Natur in die Lichtung
des Seins hereinkommen, an- und abwesen, entscheidet nicht der Mensch?

In diesem Horizont ist das Folgende zu lesen, sind die Lese-Akte, auch und
gerade die spirituellen und vom Bibeltext inspirierten, eingebettet. Die Bi-
bellese und ihre Wirkung steht hier im Blickpunkt. Wirkung, die méglich
ist, aber nicht eingefordert werden kann.?

Denn trotz allem, was an Wirkung anvisiert wird: Bleibendes wie Uberra-
schendes bleibt eben Geschenk, Wahrheit Ereignis, Verstehen Gnade. Letztlich
und eigentlich. Und wirkliches Verstehen ist Gottes-Gabe. Geschenk Gottes an
das horende Herz (cf. 1Kon 3,9) des Lesers. Der Wahrheit zu lauschen: Nichts
weniger kann die Lektiire der Heiligen Schrift(en) sein. In diesem 66 Biicher
(protestantische ,,Zahlweise®, Luther et alia) umfassenden Oeuvre kommt Got-
tes Stimme zu Gehor, kann der Leser dem Wirken des Geistes Gottes konkret
begegnen, entspinnt sich in und zwischen den Zeilen der Texte ein Dialog, der
durch die Zeiten hindurch Inspiration, Irritation (enttiuschende wie ermuti-
gende) sowie Innovation mit sich gebracht hat. Dieser diachronen Einsicht ent-
spricht die aktuale Leseerfahrung, der Aspekt des Synchronen.

Die Welt ist Poesie, Klang, Lied. Wir kénnen es horen und versuchen, seine
Noten zu lesen. Die (offene!) Partitur der Bibel liefert eine Mitspielofferte fiir
heutige, zeitgenossische Leser, damit zugleich eine Inszenierungsfolie fiir die
Gestaltung und Reflexion des Lebens(-textes). Der Bibeltext mit seinem breiten
poetischen Horizont steht hier also im Blick, ein Text, der Gott als den Dichter
allen Lebens in den Blick riickt. Diesem Poetischen, das letztlich zur Poiesis,
zur Tat, zum konkreten Tun anstiften und verfithren méchte, denke ich hier
nach. Und ich lade den werten Leser, die werte Leserin ein zu einem Gang in
die poetisch-asthetische Lese- und Hor-Wirklichkeit* des Bibelwortes ein.

»Die Poesie setzt sich aus, weil sie nicht weniger ist als eine Analogie der Exis-
tenz — ein objektloses, offenes Wagnis.

Gottes Wort setzt sich uns aus. Das ist schon. Ein schoner (Leben erhel-
lender) Schein. Mehr noch: Wahrheit, die uns gerade im Lese-Akt neu ge-
genwirtig, wirklich, lebendig vor Augen und Ohren treten kann als ein
wirkungsvolles Areal, auf dem Gottes Stimme Leser beriihrt. In dieser Be-

? M. Heidegger, Uber den Humanismus, Frankfurt a. M. 2000, 22.

* Zum ,Optionenhimmel vgl.: I. U. Dalferth, Die Wirklichkeit des Moglichen. Hermeneu-
tische Religionsphilosophie, Tiibingen 2003.

* Der gelesene Text wird stets auch zu einem inneren ,,Hér-Erlebnis®, das seinerseits die Lek-
tiireaktivitit pragt. So kénnen auditive und visuelle Prozesse zusammen,,geschaut® werden.

* P. Sloterdijk, Zur Welt kommen - Zur Sprache kommen. Frankfurter Vorlesungen, Frank-
furt a. M. 1988, 8. Der Autor greift hier eine Wendung von Paul Celan auf.



266 Thomas Nisslmiiller

gegnung erscheint der Gott, der bereits in seinem Sohn, der Logos wurde,
ein- fiir allemal und letztgiiltig und wirklich vor aller Welt Augen in der
Inkarnation (Joh 1,11f.).

Das Verfithrungspotential der Bibel ist Legion. Ihre Texte sind Kiinstler,
die uns in ihre Ateliers verlocken und uns Bilder kommender Welten beim
Gang in die Weite der Wirklichkeit Gottes anbieten. Und nur, wer sich auf-
macht und schliefllich so etwas wie die ,,Lust am Text“ (Roland Barthes)
entdeckt, der wird Erkundungen auf dem ,,Bibelplaneten” machen konnen,
die auch und gerade das Sein und Leben im alltidglichen Gestalten von Welt
Zu pragen vermogen.

Bei allen nachstehenden Notizen zum Lesedsthetischen® mochte ich auf
eine weitere Vorbemerkung nicht verzichten, die gerade den Horizont der
Bibeltreue neu zu vermessen vermag: Der Bibeltext ist treu. Treu zum Leser.
Und treu zur Sache des Rezipienten: zu dessen Leben. Die Bibel ist ein treuer
Begleiter auf des Lebens Weg, Freund, Weggefihrte, Partner. So ist die Bi-
bel zunichst und eigentlich ein Lifestyle-Buch, ein Wegweiser in gelingendes
Sein - und damit zu einem orientierungsbewussten, lesend-hérenden und
gottnahen Dasein.

1. Phianomen Lesen

»EBine Gesellschaft kann ohne Schrift existieren
[...], aber nicht ohne Lesen.  Alberto Manguel

L1. Lese(r)typen

Lesen ist ein weltweites und universales Phanomen. Auch und besonders
im Zeitalter der Globalisierung, in dem Internet- und ,handy“-Literalitét
neben die klassische Alphabetisierung tritt, so dass neue Mischformen le-
semedialer Fihigkeiten entstehen.

Es besteht der begriindete Verdacht, dass mit dem Buchdruck so etwas wie
Globalisierung bereits ansetzt und die Zeichen setzt fiir das, was uns heute
als digitale und postmoderne Medienlandschaft weltweit vor Augen tritt.”

Auch in schriftlosen Kulturen gibt es ein Lesen der kulturellen Zeichen-
systeme, und allem Schreiben geht ein Lesenkonnen, aller Schrift die Einii-
bung in die relevante ,,Zeichensprache” voraus.®

6 Zur Leseisthetik s.u.a. die im Literaturanhang genannte Literatur. Meine bisherigen
Uberlegungen zum Lesen fanden ihren Niederschlag in meiner Dissertationsschrift (Re-
zeptionsisthetik und Bibellese. Wolfgang Isers Lese-Theorie als Paradigma fiir die Rezep-
tion biblischer Texte, Regensburg 1995) sowie in dem essayistischen Beitrag: Bibel-Lese als
heuristisches Konzept und fiktionsgesteuertes Modell, in: ThGespr 25/2 (2001), 53-57.

7 Vgl. zu diesem Themenkomplex der global strukturierten Medienscapes sowie zum Welter-
folg der Schrift - und damit des Lesens - die ingeniése Studie von M. McLuhan / B. R. Powers,
The Global Village. Der Weg der Mediengesellschaft in das 21. Jahrhundert, Paderborn 1995.

¢ Vgl. dazu die Ausfithrungen bei A. Manguel, Eine Geschichte des Lesens, Berlin 1998, 16:
dabei ist der Zeitbegriff in schriftlosen Kulturen linear strukturiert, dagegen in Schrift-
kulturen kumulativ organisiert. Im Rahmen dieser Zeitraume lernen die Menschen, sich



Der Lesekosmos im Horizont der Bibel-Lese 267

Das Lebewesen Mensch ist basal ein ,Lesewesen®. Im Horizont des Le-
sens gewinnen wir neue Ein- und Ansichten, zeigt sich Neues in den ,al-
ten Gemauern® unserer Erkenntnisbiographie. Lesen ist in gewisser Weise
»daseinsnotwendig“ — und nicht nur lebensrelevant. Der homo legens steht
hier im Blick, der lesende und im Lesen Welt entdeckende Mensch.

1.2. Die Welt lesen und Wahrheit entziffern

Wir kénnen nicht nur Personen und Situationen lesen, sondern auch At-
mosphdren und Augen. In Augen kann man ja bekanntlich viel lesen(d
entdecken), obgleich Augen nicht gerade ein gréflentechnisch besonders
umfangreicher Text sind von vielleicht maximal 7 Quadratzentimetern, die
Liebe oder Hass, Himmel oder Hoélle ,,in Szene® setzen.

Beides kann man ja angeblich in den Augen des oder der Ge- oder Ex-
Geliebten entziffern. Und man kann auch anderes ,,lesen™: etwa indem man
riecht. Hunde ,lesen” z.B. eine Fihrte. Audi hat fiir seine neuen Wagen
in der Produktion ein eigenes Nasenteam, ,,das erschnuppert, ob das Auto
sympathisch riecht.” Und in der Tat ist Lesen prozedural ein Entziffe-
rungsprozess. Ubrigens: auch Kultur kann man lesen. Nicht zuletzt zeigen
Trendforscheragenturen, wie so etwas geht.

Wenn etwa in der Absatzwirtschaft - dem wohl wichtigsten Marketing-
magazin unter den deutschen Printprodukten - im Mai 2005 von der Krise
des deutschen Mannes die Rede ist, dann zeigt sich hier natiirlich einiges
von dem, was man an der ,Klasse Mann“ nun besonders oder erst nach
Marktanamnese und Markenindexforschung ,ablesen” kann."” Welt und
Welten sind zu lesen, die Mikro- und die Makrokosmen, in denen wir leben
und uns bewegen, sowie die Kosmen von Begegnung und Besinnung.

Ubrigens lesen wir ja nicht nur Schwarz-auf-Weif}, sondern auch Far-
ben. Und das unterliegt durchaus massiven Anderungen. War Orange lan-
ge Zeit, seit Ende der 8oer Jahre, geradezu eine color incorrecta, so ist es
seit einigen Jahren massiv zu einem Bekenntnisfarbton avanciert, von der
Ukraine Giber die jiidischen Siedler im Protest gegen die Gazaraumung bis
hin zur CDU-Kampagne fiir den Bundestags-Wahlkampf 2005.

1.3. Lesen als via salutis

Lesen ist ein Heils-Ort. Ein Ort, an dem sich Heil ereignen kann. Wenn es
denn nicht (nur) beim Lesen bzw. beim ,,horenden Lesen” bleibt, sondern
das Lesen sich als ein Einhoren ins Reden, in die Wirklichkeit und Wahr-
heit Gottes - die stets eine konkrete Spur von Verhalten und Verzeicht, von
Versohnung und Verankerung in Erkenntnis und Gottesbegegnung mit im

in ihrer Zeichenwelt ,,Jlesend” zu bewegen. Lesen ist markiert insofern ein basales Orien-
tierungsgeschehen.
® In: STERN Nr. 38 vom 15.9. 2005, Der Bulle aus Ingolstadt (Art. zum Gelindewagen Q7), 40.
1 In: Absatzwirtschaft 5/2005, 90-93.



268 Thomas Nisslmiiller

Schlepptau fithrt — erweist. Der Bibelleser verbleibt im Modus der Begeg-
nung. Sein hérendes Ohr und Gottes redende Stimme sind sozusagen die
basalen Parameter dessen, was man als ,,die Bibellese“ bezeichnet.

Wo Gewissheit reift oder schlaglichtartig ins Herz ,.fallt", wo sich Menschen
ihrer Stinde bewusst werden und Umkehr inszeniert wird; wo sich neue Wege,
Perspektiven in kiinftiges Sein ergeben und vor Augen treten im Horen auf die
Texte und im Lesen in und zwischen den Zeilen der Heiligen Schrift, da kann
sich Heil, Heilung, Wahrheit ganz konkret im Lese-Akt (der zu einem Lebens-
Akt, zu einem Bewahrheitungsort werden soll) manifest zeigen.

1.4. Lesen als Lebenshorizont

Lesen setzt Horizonte. Im Lese-Akt selbst geschieht permanent ein Abglei-
chen von Vordergrund und Hintergrund, von Wahrnehmungsfokus und
-margen, von aktiv-prasentem Bewusstsein und Facts and Features, die
sogleich wieder in den Hintergrund treten oder dort noch oder wieder als
Grundierung des fokalen Interesses dienen. Was im Lese-Akt deutlich wird,
zeigt auch die ,, Tatigkeit” des Lebens an: wir leben nur je jetzt. Nur der heu-
tige Tag, die aktuellen Beziige sind ,,real”, bilden gleichsam den Horizont,
obgleich die Masse der Erfahrungen aus vergangener Zeit sowie die Anti-
zipationsakte auf Morgen gleichsam den erweiterten Horizont, der bereits
retrospektiv oder schon antizipativ gelesen ist/wird.

Ist der homo legens als ,Sammelwesen® (legere = ,einsammeln®) nicht nur
der in Biicher vertiefte Leser bzw. die in Texten versunkene Leserin, sondern
zeigt sich hier auch die eigentliche Bestimmung des Menschen, nimlich su-
chend-tastend nach Wahrheit auf den Weg des Daseins gestellt zu sein, so
kann das Lesen bzw. das Er-Lesen von Welt als soziologisch-soziale Grund-
determinante menschlichen Wesens schlechthin aufgefasst werden.

2. Facetten der Lese-Asthetik Wolfgang Isers

2.1. Lesen als Text-Leser-Interaktion

Wolfgang Iser ist, zusammen mit Hans Robert Jauf3, der Begriinder der sog.
Konstanzer Schule. Wihrend Iser eher auf den Akt der Lektiire abhebt, hat
sich Jauff mit der historisch verspannten Rezeptionsleistung beschiftigt.
Iser ist gleichsam der synchrone, Jauf3 der diachrone Promoter der Kons-
tanzer Literatur-Asthetik. Wobei Asthetik im Sinne der Wahrnehmung (im
doppelten Sinne von ,,aufnehmen/rezipieren” und von ,Wahres/Wahrheit
erkennen), d. h. eben im Horizont der Aisthesis, zu fassen ist.

Warum funktioniert eigentlich Lektiire? Was geschieht da? Wie vertex-
ten Menschen lesend Welt? Kurz gesagt: Der Leser ist ein , Tdter®; er ist
eingespannt in ein interaktionales Geschehen. Und von dieser Grundthese
aus, dass sich in der Text-Leser-Interaktion Wirkung einstellen kann und
Lektiire eben als Interaktionsleistung, der Text als Interaktions,partner”



Der Lesekosmos im Horizont der Bibel-Lese 269

zu verstehen ist, entwickelt Wolfgang Iser sein Lese-Akt-Theorie-Modell,
das als Wirkungsasthetik bzw. Rezeptionsasthetik Wissenschaftsgeschich-
te geschrieben hat und noch schreibt.

2.2. Der dsthetische Wirkungshabitus (,,Lust am Text*)

Die ,Lust am Text® (Roland Barthes) ist ein hermeneutischer Ausgangs-
punkt, von dem aus erst das ganze Unterfangen Lektiire zu seiner vollen
Hohe und Wertigkeit reift. Erst in einer geradezu erotischen Nihe zwischen
Lesendem und Textgegenstand kann sich die Wirkung des Textes auf seinen
Rezipienten einstellen. Das Verstricktsein des Lesers in die Textwelt ist ein
von Iser gefordertes und ohnehin plausibles ,,Vorzeichen® fiir jegliche Form
gelingender Lese-Akte. Lektiire kommt zur Wirkung, sie wirkt sich aus am
Lektiiretreibenden, wenn so etwas wie Verstrickung, ganzheitliches Einlas-
sen auf den Textgegenstand da ist. Leidenschaft ist das eine, heuristische
Prozesshaftigkeit das andere:

2.3. Asthetik als Heuristik: Zum , Theater” der Sinn-Suche

»Das Drama ist von allen Méglichkeiten des Men-
schen, sich zusammenzufassen, die am wenigsten
verlogene.” Elias Canetti

Im Theatrum Mundi des Lesens zeigt sich auch und vor allem eines: Sinn
ist keine Ereignisenklave, sondern Suchspur, keine Endstation, sondern
Spiralbewegung, keine Lust am Haben, sondern Verlangen nach Finden.
Keine Heimat, sondern Aufbruch. Keine Freiheit, sondern Zwang zur Wei-
te. Einfach gesagt: Heuristik, also die Suchbewegung des Lesers, ist gleich-
zeitig auch seine gegebene Grundaktivitit. Im Lesen findet eine spiralartige
Bewegung statt, die vom Suchen zum Finden und zum erneuten Suchen
fuhrt. Die Sinn-Suche im Theater der Lese-Heuristik ist geradehin ein
abduktiver hermeneutischer Akt, der bewusst und unbewusst, aber stets
lebendig, vor sich geht. Dieser Horizont kann auch und gerade in der Thea-
termetapher schon dargestellt und gleichsam ,,abgeschattet werden.

2.4. Der Fiktionshorizont: Die Wirklichkeit der Fiktion"

In der Fiktion kann der Mensch gleichsam ungeschiitzt und frei seine po-
tentiellen Wirklichkeiten ,,antesten, antizipativ ,ausleben®, projektiv ,,ge-
stalten®. Die Fiktion ist sozusagen ein Navigationsrelais, anhand dessen der
Leser sich der Wirklichkeit stellt, indem er qua Fiktion eben potentielle
und konkrete Wirklichkeit ,erfindet®, entwirft.

"' Vgl. hierzu: W. Iser, Die Wirklichkeit der Fiktion. Elemente eines funktionsgeschicht-
lichen Textmodells, in: R. Warning (Hg.), Rezeptionsisthetik. Theorie und Praxis, Miin-
chen %1979, 277-324.



270 Thomas Nisslmiiller

Diese Entwurfsheuristik eignet eigentlich und wesentlich der Fiktion. So
kann mutatis mutandis die Fiktion geradezu als die ,.eigentlichere Wirklich-
keit* gefasst werden. Wie der Schlaf und seine ,Realitdt” trotz scheinbarer
Weltferne u. U. der ,eigentlichen Realitét* (die von raumzeitlichen und le-
bensweltlichen Bindungen befreit erscheint) als ndher stehend gedacht werden
darf. Die Fiktion ist quasi der Abschattungsraum des Wirklichen, wenn man
so will: Antizipationsfolie, aufgrund deren sich Wirklichkeit ereignen kann.
Fiktionen sind dariiber hinaus als Muster von Gegenwirtigkeit zu fassen, die
sich je jetzt als Ereignis und Erfahrung, als Projektion und Perspektive im Be-
wusstseins- und Wahrnehmungsraum einstellen konnen. In diesem Kontext
ist ihre Stellung nahe an der der ,,Leerstelle®, die nun zu bedenken ist.

2.5. Leerstellen-Semantik: Die Weite erkennen

Leerstellen sind als die Scharnier- und Gelenkstellen von Sinnprozessen
zu fassen, sie markieren die Beweglichkeit und den Verbindungscharak-
ter der Sinngenerierung. Insofern ist die Leere keine Entbehrung, sondern
verheiffungs- und hoffnungsoffen, sie fordert nach Auffiillung und ist so
die strukturelle Ermoglichungsmatrix von Bedeutung. Was wire, wenn al-
les aufgefiillt, fix, vollendet, ,tot gereimt“ wire? M.a. W.: Die Leere ist der
Ausgangshorizont fiir Bedeutungs- und Sinnzuwachs, zugleich aber auch
deren Ermoglichungsgrund. Im Fiktionalen bricht sich das Licht der Wirk-
lichkeit, in der Leerstelle stellt sich die Offenheit der Welt auf der seman-
tischen und praktischen Tanzfliche der Sinngenese ein. Leerstellen sind
somit Sprungbretter und Agenten auf den Bewusstseinsbithnen des Fak-
tischen wie des Fragmentarischen. Sie bilden mutatis mutandis sogar die
Bruchstiickhaftigkeit des Daseins als ein Werden ins Offene hinein in und
mit ihrer blofen Existenz ab. Die Leerstelle ist so ein Hinweis auf den Akt-
respektive Prozess-Charakter des Lesens wie des Lebens, der ars legendi
meditativa wie der ars vivendi practica:

2.6. Lesen als Prozess-Geschehen

Im Lesen kommen prozessuale Features in den Blick: der Lese-Akt ist eine
akt-uelle Situation, in der sich Verstehen ereignen kann. Dabei hat der Text
ein eigenes ,,Programm®, mit der er den Leser lenkt und navigiert. Iser
spricht vom ,,impliziten Leser*, der als eine Art inhirente Lesespur gefasst
werden kann, eine Art Imaginationslinie, ein ,roter Faden®, der sich als
Rolle fiir den aktuellen Lese-Akt und Leser anbietet. Der Wissenschaftler,
Schriftsteller und Kulturphilosoph Umberto Eco sprach in seiner ihm ei-
genen Diktion und seiner markant semiotischen Sprechweise vom ,,Lector
in fabula“?, dem quasi im Text verborgenen Leser bzw. dem Modell-Le-

12 §. die kleine und amiisant zu lesende Studie: U. Eco, Lector in fabula. Die Mitarbeit der
Interpretation in erzdhlenden Texten, Miinchen 1990.



Der Lesekosmos im Horizont der Bibel-Lese 271

ser (Lector); wobei er diesen Lector mittlerweile so verstanden haben will,
dass sdémtliche (narrativen) Texte zwei Lesertypen voraussetzen — bzw. eine
mehrphasige Lektiire —, namlich: Eine naive Lesespur im Sinne einer se-
mantischen Aktualisierung der Strukturen sowie ,,die kritische bzw. dsthe-
tische Lektiire, bei der der Leser komplexere und tiefere Strukturen (und
die Meta-Ebene) erfafdt.“?

Die oben in Kiirze skizzierten Facetten von Isers Lese-Theorie bieten ein
Paradigma fiir die Rezeption biblischer Texte:

3. Isers Modell als Anregung fiir die Bibellektiire"

3.1. Bibellesen als Kunst-Produktion

Die Bibellese erstellt Welt, markiert die Radien und Richtungen dessen, was
sich als ,,Bild von Welt“ im Gehirn des Rezipienten de facto zeigt und gleich-
sam auskristallisiert. Im Horizont der Tiefe des Verstehens ereignet sich so
etwas wie der heuristische Wurf (der homo legens als homo iactans') auf

* U. Ahlborn-Rizzuto, Im Labyrinth der Zeichen. Zur Textsemiotik Umberto Ecos, Frank-
furt 1990 a. M., 168.

" Zum folgenden s. Th. Nisslmiiller, Rezeptionsasthetik und Bibellese. Wolfgang Isers Lese-
Theorie als Paradigma fiir die Rezeption biblischer Texte, Regensburg 1995, 157 ff. 195 ff.

1 Peter Sloterdijk, der Worteschmied und Code-Kiinstler seminarzisstischer Kreationen hat
auch hier wieder ,,zugeschlagen® und eine neue Bezeichnung kreiert: homo iactans - eine
fast akrobatisch-belletreske Wortformation, die schon klanglich geradehin kaskadisch
wirkt. Ganz zu schweigen von den Kaskadenreigen, die er in seinem Sphiren-/Globen-
Projekt vorgelegt hat (vgl. etwa: P. Sloterdijk, Sphiren II: Globen — Makrosphirologie,
Frankfurt a. M. 1999; ders., Sphdren I1I: Schaume, Frankfurt a. M. 2004). .

In seinen ballistischen Interjektionen zum Genre des Killer-Films u.dgl. mehr meint Slo-
terdijk (in: ders., Medien-Zeit. Drei gegenwartsdiagnostische Versuche, Stuttgart 1984,
24): ,Homo sapiens konnte mit besserem Recht homo iactans heiflen. Hitte Heidegger
die ,Terminator"-Filme noch sehen kénnen, so hitte er, dessen bin ich sicher, nicht linger
behauptet, dafl der Mensch dasjenige Seiende ist, das sich selbst zu entwerfen hat, son-
dern dasjenige, das schlechthin zum Werfen verdammt ist. Wer vom Werfen reden will,
darf vom Treffen nicht schweigen.“ Insofern wire der homo iactans eben nicht nur der
Entwurfsheuristiker schlechthin, sondern auch in gewisser Weise ein strategisch ange-
hauchter Kiinstler, der sich durchaus und sachnotwendig von der teleologischen Leistbar-
keit seines Projekts immer wieder neu selbst vergewissern muss. So meint Sloterdijk denn
auch weiter: ,,Der Kult des Treffers, der durch alle action-Filme geht, ist eine immerwih-
rende Ausloschungszeremonie, die das urspriingliche Vernichtungswunder der Horden-
Menschheit nachfeiert, als wire es etwas, worauf auch der heutige sapiens-iactans nicht
verzichten kann“ (ebd., 25).

In einem personlichen Telefonat mit Peter Sloterdijk vom 10. Oktober 2005 machte dieser
mich auf die fiir die Zukunft der Philosophie wichtige Forschungsrichtung der Psycho-
akustik aufmerksam, der ich an anderer Stelle schon seit geraumer Zeit selbst nachgegan-
gen bin. Fiir den anregendsten und wichtigsten Denker in diesem Toposfeld auditiver Welt-
vertextungsmuster halt er — so sein Hinweis im selben Telefonat — Thomas Macho. Beide,
der Wurf im heuristischen Lese-Akt sowie der auditive Interventionsgang und Suchpfad,
gehen letztlich Hand in Hand beim Konstruieren von Welt. Hor- und Lese-Akt kénnen
beide als iaktale Frequenzmuster und -erfahrungen ins Visier genommen werden.



270 Thomas NissImiiller

gelingende Ein-Bildung, Welt-imago in der Psyche des Rezipienten, der in
Wirklichkeit ein Kiinstler, ein Creator ist.

In und zwischen den Zeilen des heuristischen Entwerfens von Welt qua
Lese-Akt zeigt der gottliche Geist (sive spiritus creator) dem Lesenden in
dessen ureigenem Imaginieren mutatis mutandis Heil und Herrlichkeit.
D.h.: Dies kann und soll geschehen, aber es ist nicht zwangsliufig der Fall.
Haufiger, als oft angenommen, ist der Lese-Akt ein mimetisches Tun, das
u. U. tausendmal ,,schief geht® -~ um dann in der 1001. Lektiire desselben
Textes eine Urerfahrung des vertieften, ,,erstmaligen” Begreifens, Erfassens
zu machen. Wann Bibellese wirklich ,,Kunst® ist bzw. generiert — und wie
dies stattfindet —, davon zeugt eigentlich nur der jeweilige Leser selbst. Bi-
bellese ist zutiefst und letztlich ein ,,intimes” Verhiltnis, eine force majeure,
die sich in den zivilen wie auch unbehausten Zonen des Lebens Wirklich-
keit erschafft, ohne dass ,,von auflen” wirklich sichtbar sein konnte, was
»innen“ vonstatten geht.

Der Leser ist immer wieder auch Beobachter seiner eigenen Leistung,
tritt quasi seinem eigenen Ich als alter ego zuschauend zur Seite — und
schaut dem inneren Kiinstler geradehin iiber die Schulter. Solches Tun ist
nicht zuletzt ,,dsthetisch® zu nennen. Denn Schonheit begehrt den Betrach-
ter. Und wer wagte schon zu behaupten, Schonheit lige eben nicht im Auge
des Betrachters!?

3.2. Bibellese als disthetischer Akt

Das Erlebnisfenster Bibellese eroffnet nicht nur neue Perspektiven - es er-
moglicht innovative Wahrnehmungen -, sondern im Lesen der Heiligen
Schriften zeigt sich immer wieder auch das Marginale als Zentrales et vice
versa. Anders gesagt: was jeweils die konkrete Mitte und was den Rand der
Wahrnehmung (aisthesis = ,Wahrnehmung®) bildet, changiert.

Denn das Patchwork des Lesens (auch die bunte Welt des lector in Biblia)
produziert stindig andere, d. h. variante Sinncluster und wirbt damit per se
fir die These, dass in der Kunstproduktion des Lese-Aktes Wahrgenom-
menes in kommunikative Muster und Begegnungsfelder tiberfithrt wird.
Im dsthetischen Akt verwoben (sozusagen ,eingetextet®), gestaltet der
Mensch als homo iactans et legens Dialogforen, die zu bevéolkern weiteren
Lese-Akten obliegt. Die Schonheit der Wirklichkeit Gottes leuchtet in und
zwischen den Zeilen der Bibeltexte auf; Gott ,versteckt” sich quasi in sei-
nem Wort, ldsst uns in den Worten den Spuren seiner Wirklichkeit folgen.

Insofern ist Bibellese als dsthetischer Akt stets auch ein Modell der Ex-
ploration der Wahrheit Gottes, die in und mit den Texten aufzuleuchten
vermag. Und so kann man auch von einem Paradies-Refugium sprechen,
das sich im Bibeltext zeigt: die Gottes-Nihe. Asthetisches hat generell einen
latenten Hang zum Tdnzerischen, zur offenen Struktur.

So kann das Lesen der Heiligen Schrift im Sinne eines dsthetischen Aktes
auch als Einiibung in die Formationen und Figuren des Glaubens (als Tanz



Der Lesekosmos im Horizont der Bibel-Lese 273

respektive Inszenierung verstanden) gefasst werden. Die tinzerische, ver-
spielte Gestalt der Lektiire mag zu gefallen. Und dabei macht die Tanzmeta-
pher zugleich deutlich, dass es um eine kommunikative Situation geht:

3.3. Bibellesen als kommunikativer Akt

Von Wolfgang Isers Lese-Paradigma her ist die Bibellese als ein kommuni-
katives Ereignis zu fassen. Die Lektiire der Bibel bettet diese in einen dia-
logischen Kontext ein, lasst ihr dsthetisches Potential zur Entfaltung kom-
men. Anders gesagt: Die Bibel wird erst zu dem, was sie ist, wenn sie im
Lese-Akt ,,zur Sprache“ und zur Entfaltung kommt. So begreife ich die Bibel
bzw. den Text der biblischen Schriften als ein ,aktuelles Kommunikabile®,
das als oszillierendes Momentum Bewusstsein gestaltet.

Die biblischen Schriften avancieren in der Situation der Lektiire als einem
diskursiv-kommunikativen Interaktionsgesdchehen zu Gesprichspartnern
- und somit zu Statthaltern von Offenbarungssituationen, in den Gottes Re-
den konkret Gestalt gewinnt. Wir haben es also mit einem wirkungsasthe-
tisch aufgeladenen Horizont zu tun, der sich im ,,Gesprachsforum® Lese-Akt
abzeichnet und Zeichen setzt in der Wahrnehmungswelt des Lesers.

So verweist die Bibel-Lese als Kommunikationshorizont auf die Ausfiil-
lung desselben:

3.4. Bibellesen als kiinstlerischer Performanzakt

»Es zahlt nicht, was ich im nachhinein sage, der Text ist da und produziert seine
eigenen Sinnverbindungen.*

Bibellesen produziert ein Kunstwerk im Gehirn des Rezipienten bzw. des
produktiven ,Neu-Vertexters* des ,alten“ Textes. Dabei ist sicher von In-
teresse — und in der Forschung mehr und mehr als Méglichkeit im Visier -,
dass Leseprozesse von ihren Impulsen im Hirn des Lesers deutlich gemacht
werden.” Der Lese-Akt kann — wenn sich der Leser wirklich in den Text
hineinverstrickt — kreative Sinnmuster und Deutewelten erstellen, die so-
wohl den Weg in neue Verstindniszonen als auch kritische Selbstreflexion
zulassen bzw. ermoglichen.

Da Kunst stets einen Gang in offenes Werden meint (vgl. die Rede vom
,offenen Kunstwerk“ bei Umberto Eco), wird Bibellese als beides zu fas-
sen sein: als konkrete Lebens- und Weltgestaltung (,Performanz®) sowie
als im Innovations- und Inspirationskontext des Spiritus creator verortete
Handlung (zumal der Geist generell als Metapher fiir heuristische Lebensof-
fenheit begriffen bzw. erfahren werden kann). Von diesem heuristischen
Kunsthorizont aus ist es kein weiter Schritt zum Verstehen der Bibellese als

16 . Eco, Nachschrift zum ,Namen der Rose’, Miinchen 2003, 12.

7 Ich verweise an dieser Stelle nur auf folgende Arbeiten: A. D. Friederici (Hg.), Language
Comprehension. A Biological Perspective, Berlin/Heidelberg *1999; dies., The Neurobiol-
ogy of Language Comprehension, in: dies. (Hg.), Language Comprehension. A Biological
Perspective, Berlin/Heidelberg 1999, 265-304.



274 Thomas Nisslmiiller

einem selbst-kritischen Unterwegssein, im Sinne des homo viator als auch
im Sinne des homo inveniens®.

3.5. Bibellese als Selbst-Kritik

Bibeltexte kénnen beides sein: Trost, aber auch Korrektur bzw. Kritik. Sie rii-
cken das Leben zurecht und weisen Wege in Handlungs- und Haltungsopti-
onen, die Altem entsagen und Neues wagen helfen. Kritisch ist die Bibellese,
weil sie unterscheiden hilft (krino = ,urteilen, richten®) zwischen Lebens-
und Gestaltungsoptionen, zwischen sinnvollen und nutzlosen Wiinschen
und Triumen, zwischen dem, was der Weiterentwicklung dient und dem,
was nicht voran bringt. Texte miissen, so konnte man generell festhalten, in
den eigenen Lebenstext eingebaut werden, sollen sie Wirkung zeitigen.

Das kritische Textpotenzial hat Henning Schréer einmal wie folgt auf
den Punkt gebracht:

»Kritik als Unterscheidung zur Hilfe, als Herausarbeitung der wirklichen Be-
drohung, um dagegen anzugehen, scheint noch zu wenig bewufit zu sein. Er-
bauung bedeutet auch den Umbau fiir eine bewohnbare Welt, und Texte sind
nicht nur zu renovieren, sondern einzubauen in neue Wohnungen des unbe-
hausten Menschen.*”

Anders gesagt: der Mensch kann durch die Begegnung mit Bibeltexten neu sei-
nen Ort, seine Verortung, finden im ,,Haus des Seins", das ja bekanntlich nach
Heidegger die Sprache ist. Wobei ich hier erganzen mochte: diese Verortung
findet statt durch die ,,An-Sprache”, die mir als Geschenk zuteil werden kann
im Horizont der Bibellese, einer An-Sprache durch Gott selbst. Kritik heif3t hier
eben auch: Neubehausung, Einkehr, Heimkehr, Einkehr, und mehr: sie macht
mir bewusst, in welchem Lebenshorizont ich lebe und wohin die Reise geht.

Bibeltexte kénnen im Leseereignis Transformationen stiften, und Anstif-
tungen werden zu Neu-Orientierung, neuer Zielsetzung und Lebensgestal-
tung. So kdnnen sie zugleich auch Anstiftungen werden zu Konstruktionen
und Entwiirfen einer kommenden Welt, die ihr Antlitz - sanft verborgen - in
der Gegenwart Gottes entblfit.

3.6. Bibellese als Weltkonstruktion

Pro captu lectoris habent fata sua libelli.
Terentianus Maurus, Carmen heroicum®

Was der Leser macht im Akt des (lesenden) Vertextens, ist seine Sache, bzw.
was er aus einem Text macht, das ,macht” eben er, der Leser. Mit Marcel

18 Vgl. hierzu die neuere Studie: S. Metzger/ W. Rapp (Hgg.), homo inveniens. Heuristik und
Anthropologie am Modell der Rhetorik, Tiibingen 2003.

' H. Schrier, Bibelauslegung durch Bibelgebrauch. Neue Wege ,,praktischer Exegese®, in:
EvTh 45 (1985), 500-515, 514.

20 D h.: ,Ganz so, wie der Leser/die Leserin die Biichlein aufnimmt - so haben sie ihr Ge-
schick.“ Vgl. Nachweis bei K. Huizing, Der Buchtrinker. Zwei Romane und neun Teppiche,
Miinchen *1996.



Der Lesekosmos im Horizont der Bibel-Lese 275

Proust gesprochen: ,,In Wirklichkeit ist jeder Leser, wenn er liest, ein Leser
nur seiner selbst.“*

Gewiss gilt: Scriptura sacra sui ipsius interpres,” der ,alte“ und gewiss
noch sinnstifende Slogan Luthers. Aber die mitschaffende Titigkeit, ja die
Nabhtstelle, an der Sinn in die Realitdt gleichsam schliipft, ist die Instanz des
Lesers. Fromm gedeutet: sub specie aeternitatis!

Die Bibellese konstruiert Welt: die Makro- und Mikrowelt des lesenden
Eroberns des Bibelkosmos. Bibel als Kosmos wahr zu nehmen, das ist kein
Kniff oder eine Finte, sondern eher die geradezu verlegene Chiffre dafiir,
dass es sich hier um ein Buch handelt, das nicht mit den gingigen Klischees
von Literatur so nebenbei bedacht werden konnte; handelt es sich doch gar
um einen ganzen Biicherschrank, eine genren- und stoffreiche Bibliothek,
die vom Erzihlstrang bis hin zu erotischen Deskriptivmustern, von futu-
ristischen Ausblicken und Weissagungen einerseits bis hin zu Heilungs-
wundern und Berufungsvisionen andererseits reicht, vom Hohen Lied auf
die Zeit (Koh 3,11f.) bis hin zum Hohenlied Salomos und dem Hohen Lied
der Liebe im Corpus Paulinum (1 Kor 13,1fF.).

Das ,Hohe Lied“ des Lesens sei hier angestimmt, ein Lied, das in den
Lektiiren der einsamen und kollektiven Leseleistungen und Weltvertex-
tungsakte seine Heimat besitzt. In der Bibellese kommt Gott selbst zu Wort,
nistet sich seine Melodie in den Herzen und Hirnen von zeitlich gebunde-
nen viatores ein. Wer wollte Gott schon Unmusikalitat vorwerfen?

Also ist letztlich das Epos des Lesens immer wieder unter dem Verdikt
poetisch-gestimmter, anklingender Rede, als Hohes Lied der Ewigkeit in
unseren zeitlichen Beziigen empfohlen und mit Verve unterstrichen. In
diesem Horizont ist das Lesen zu sehen, sind die Texte zu lesen.

4. Lesen als Welthorizont und Sinnmarge

4.1. Bibelverstehen als Horizonterfahrung
(»Welt", ,,Du", ,Gott", Rites de passage)

»Hinterm Horizont geht’s weiter: ein neuer Tag.”
Udo Lindenberg

Die limitativen Erfahrungen von Gesetztsein und Setzen, von freier Ent-
scheidung und Bestimmtwerden, die Erfahrung des Geworfenseins in
Kontexte (ja: in die Existenz) einerseits und der Selbst-Bestimmung und
Selbst-Direktive im Leben andererseits sind die Eckpfeiler dessen, was wir
die Margins des Willens oder die sog. Willensfreiheit nennen kénnen.”

' M. Proust, Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. X. Die wiedergefundene Zeit, Frank-
furt a. M. 1979, 3996.

2 = Die Heilige Schrift legt sich selbst aus.”

¥ 8. zu diesem Topos etwa: M. Pauen, Illusion Freiheit? Mogliche und unméogliche Konse-
quenzen der Hirnforschung, Frankfurt a. M. 2004.



276 Thomas Nisslmiiller

Der Begriff ,Horizont“ markiert eine Grenze, einen Verschmelzungs-
ort von Zuginglichem und Perspektivischem, das sich gerade am Ort des
Horizonts ,zeigt“. Im Lesen der Heiligen Schrift gewinnen wir eine neue
Perspektive fiir die Welt, erkennen wir unsere Herkunft und Zukunft, ge-
wahren wir die Ankunft des Geistes in uns und entdecken, wie Gott uns
neu beim Namen ruft: das ,,Du®, das Gott zu uns spricht, wird zu einer Art
des Ubergangs von Zonen der Angst und Frustration in Zonen von Glaube,
Liebe und Hoffnung.

So méchte ich — mit Iser und auf die Bibel bezogen — den geistlichen
Lese-Akt als einen Rite de passage, als Ubergang von einer weltbestimmten
Existenz hinein die Zone der Gott(es)bestimmtheit fassen. Dieser Lese-Akt
fithrt uns gleichsam aus den Zonen des Bekannten durch das Drama der
Gottesbegegnung heraus in die Fremde (und zugleich ,,Destination® un-
seres Lebens) des Horizonts. Am Horizont zeichnet sich die eigentliche In-
szenierung von Sein ab.

An der Grenze ist der Ort der Gotteserfahrung. Hier spielt sich Verste-
hen ab. Mit Paul Tillich gesprochen: Die Grenze ist der Ort der Erkennt-
nis. An dieser Grenze kann Verstehen Gestalt gewinnen im Horizont einer
inneren Bithnenwelt, die ich einspielen und als Form sowie als Forum des
Bibelverstehens aufzeigen mochte.

4.2. Bibelverstehen als Inszenierung und als dramatisches Ereignis

»Der Mensch irrt. Der Mensch geht nicht erst in die Irre. Er geht nur immer in
der Irre**

Verstehen ist keine Leistung, sondern primar Geschenk. Das ist keine spiri-
tuelle Schaumschligerei, sondern eine basistheologische Feststellung. Ver-
stehen ist keine Leistung, sondern Gottes-Gabe; zumal, wenn wir es mit
der Lektiire des gottlichen Wortes zu tun haben. Nicht das sciptura sacra
sui ipsius interpres, sondern auch die Tatsache, dass Gottes ,,Brief” an uns
(Bibel) nur vom Urheber selbst ,.erkldrbar® erscheint, legt es nahe, die her-
meneutische Ausgangslage so klar zu fixieren.

Allerdings sehe ich vom lesedsthetischen Ansatz Isers her alles zwar auf
dieser ,,Folie“ des gottgeschenkten Verstehens, und dennoch lduft - an-
thropologisch gesprochen - ein Film auf der inneren Biithne des Lesers ab,
eine Art Drameninszenierung, in der der Text konkret Gestalt gewinnt.
Diese Inszenierungsmetapher ist nicht nur derzeit en vogue, sondern auch
duferst plausibel. Gewinnt sie doch ihre Plausibilitit aus zweierlei Quelle:
zum einen ist es ein anschaulicher Vergleich, ist also eo ipso evident. Jeder
sich selbst wahrnehmende Mensch kann innere Bildersequenzen entde-
cken, wenn er liest oder hort, also , Text” im weitesten Sinne wahrnimmt
(gelesener oder gehorter Text).

* M. Heidegger, Vom Wesen der Wahrheit, Frankfurt a. M. *1954, 22.



Der Lesekosmos im Horizont der Bibel-Lese 2T

Zum andern erscheint es in einer audiovisuell stark aufgeladenen Zeit
wie unserer nur ein kleiner Weg zu sein, der postmodernen Psyche die
Bithnenmetapher schmackhaft vor Augen zu fithren.

Doch es geht nicht nur um einen auf der inneren ,,Textbithne® aufgefiihr-
ten und Szene werdenden Text, sondern auch um einen Gang in die Fremde
einer Welt, die unsere eigene Welt konterkarieren und sie quasi aus den An-
geln zu heben vermag. Dabei gilt es nicht nur sog. kontrafaktische Imagina-
tionen als Moglichkeit in den Blick zu riicken, sondern auch die Moglichkeit
der grundsitzlichen Andersartigkeit der Gotteswirklichkeit in Abhebung
menschlicher Wahrheits- und Wirklichkeitserkenntnis fest zu halten. Die
menschliche Existenz coram Deo ist stets in einer gewissen Ubergénglich-
keit beheimatet bzw. verortet, d. h. in der Konfrontation und steten Begeg-
nung mit einer Welt, die die unsrige tibersteigt und provoziert.

4.3. Bibelverstehen als Gang in die Fremde ,anderer Wirklichkeit*
(»Transiterfahrung®)

Leben ist Transit, Uberginglichkeit das Signum menschlicher Existenz. Bi-
bellese ist Transiterfahrung. Wir sind unterwegs, Wanderer auf des Lebens
Pfad mit Himmelsperspektive, fithren, erleiden und gestalten die Existenz
eines homo viator®, eines Pilgers — wenn auch nicht auf dem Jakobsweg. So
erleben wir einen stindigen Gang in die iiberraschende Andersheit neu-
er Atmosphiren, in denen Gott sich je jetzt auf seine Weise zeigen kann.
Transiterfahrung wire eine gute Bestimmung - auch rezeptionsisthetisch
gesprochen - fiir den innovativen Lese-Akt angesichts der Bibel. Transit
heifdt ,,Uber-Schritt*, Ubergang in Neues, Fremdes. Bibellesen ist das eine,
das Verstehen das ihm zugehorige andere. Bibelverstehen — als Trost und
Korrektur - verweist uns in die terra incognita und doch stets neu als Hei-
mat zu entdeckende Welt Gottes, in die Erfahrung des Himmelreichs, in
die Zone der Gotteswirklichkeit mitten in unserem Herzen (vgl. hierzu
Jesu Rede von der Verortung des Himmelreichs ,,in uns®, Lk 17,21).

5. Lese-Horizonte

5.1. Erkenntnis und Bekenntnis

wVerstehst Du auch, was Du liest?“?
Philippus zum Kdmmerer aus dem Morgenland

Erkennen und Handeln, Verstehen und Verhalten sind zwei Pole ein und
derselben Sache. Im Kontext der Erkenntnisphilosophie erscheint es als

% Dass der Mensch ein Pilger und viatorisch strukturiert — eben unterwegs - sei, hat Gab-
riel Marcel in seinem gleichnamigen Werk ,Homo viator” (dt. 1949) beschrieben. Marcel
markiert den existentiellen ,, Aufwirtsdrang” des Menschen zu Gott. Wo der Mensch sich
selbst als Absolutum setzt - eben keine viatorische Existenz mehr besitzt -, gerit er auf
eine zerstorerische Bahn.

Apg 8,30.

26



278 Thomas Nisslmiiller

denkbar, die Bibel von A bis Z in ihre Parts-and-Pieces zu zerlegen und so-
zusagen auf einem theoretischen Seziertisch auszulegen. Und mancher hat
mit langem Studium den Heiligen Schriften in der Tat nichts lebensweltlich
Interessantes oder Relevantes nach eigener Aussage abgewinnen kénnen.

Doch sind die Schriften der Bibel, von den Geschichts- bis zu den prophe-
tischen Stiicken, nichts weniger als Zeugnis von dem Gott, der durch das
Reden in seinem Wort unser Leben beriihren und uns zu Zeugen machen
will.?”” Zeuge sind heifdt ja ein Zweifaches, gar Dreifaches: Wir erkennen
(theoretischer Rahmen; theoria = ,,Ansicht, Anschauung, Betrachtung®),
d.h. in concreto: wir héren Gottes Ruf, Beauftragung oder Korrektur (Be-
rufungshorizont) und schliefllich sind wir zum Bekenntnis in Wort und
Tat bestimmt (Applikationsweg).

5.2. Abduktion: Verstehen als Lern-Weg

»Die Wiederholung ist eine Bewegung in Kraft
des Absurden.” Siren Kierkegaard™

Von Iser her kann man die Bibel-Lese als einen abduktiven, dynamischen
Prozess beschreiben. Gemeint ist ein Drittes zu Induktion und Deduktion,
d.h. wir gehen beim Bibellesen von einem bestidndigen Lern-Akt und -Weg
aus, auf dem sich spiralartig Wissen, Entdecken, Verstehen ereignet und als
dynamisches Geschehen gefasst wird.

Die Lektiireleistung ist in Isers Paradigma mit dem Begriff der ,,Riick-
kopplungsschleife” (feedback loop)* bezeichnet worden. D.h. wir haben
hier einen oszillativen Prozess bei der Interaktion von Text und Leser, wo-
bei diese Bewegung eben zwischen Niveaus operiert bzw. spielt und so eben
nicht als Kreis(-lauf; in- oder deduktiv) beschrieben werden kann, sondern
als offenes System, das riickkopplungsstrukturiert erscheint. Dass hierbei
die Wiederholung von Lektiiren und ihre jeweils neue semantische sowie
emotionale wie kognitive Auffiillung eine wichtige Rolle spielt fiir den
»Lern-Weg Bibel*, sei hier zumindest — auch im Blick auf das Erkennen von
Verheiflung, Berufung und Bestimmung - als Notiz angemerkt.

5.3. Berufung und Bestimmung

Im Lesen findet im Sinne einer lectio spiritualis Berufung und Lebens-
Bestimmung statt. Nicht nur die ,tolle, lege“-Sequenz beim Berufungser-
leben des Augustinus sowie die Bekehrungszeugnisse von Menschen, die
beim Lesen der Heiligen Schrift plotzlich ,,Licht” sahen und den Ruf Gottes

7 Die heiligen Schriften, so lesen wir in 2Tim 3,15f, leiten an zu einem Leben in der Weis-
heit, sie sind ,,niitzlich zur Belehrung, zur Widerlegung, zur Besserung, zur Erziehung in
der Gerechtigkeit",

2 Zit. nach: K. Huizing, Der Buchtrinker, 131.

2 Vgl. dazu: W. Iser, Interview, in: ders., Prospecting. From Reader Response to Literary
Anthropology, Baltimore/London 1989, 42-69, 51.



Der Lesekosmos im Horizont der Bibel-Lese 279

horten (Lese-Akt und Hor-Akt korrespondieren ja bekanntlich), sondern
auch die eigenen Erfahrungen im Umgang mit der Bibel machen deutlich,
dass zwischen diesen beiden Buchdeckeln ein ganzes Universum des Re-
dens Gottes beheimatet ist. Und dass Gott redet und uns herausfordert,
prdgt, provoziert, in neue Situationen stellt oder in bisherigen Kontexten
bestatigt, das ist Teil dieses Berufungsgeschehens qua Lektiire-Akt.

Dass eine Lese-Asthetik des biblischen Buches in besonderer Weise eben
die Crux des ,,Berufungslesens“ kennt, d. h. das ,,Erlesen” von Bestimmung
und lebensweltlicher Designation in der Besinnung coram Deo mit sich
tragt, das mag mittels eigener Lektiire immer wieder im Sinne einer Probe
aufs Exempel ,trainiert® werden in einer disciplina spiritualis, die nicht
nur aus der lectio divina, aber auch aus dieser, entspringt.

6. Ausblick

6.1. Aleatorischer Umgang mit der Bibel, oder: Der Spielkosmos™® des Textes

Aleae iactae sunt: auch der homo iactans sive legens™ kann sich im Spielm-
odus erleben, wenn er sich selbst einmal genau wahr nimmt. Die Versuchs-
spiele aufs gelingende Verstehen oder aufs lasziv-provokative Missverste-
hen kénnen als aleatorische Aneignung oder Anverwandlung eines Textes
gefasst werden, wobei Texte nicht nur Spielfolien (aleatorische Matrizen
also) darstellen, sondern ihrerseits mit uns, den Leserinnen und Lesern,
ihre ganz eigenen Versuchsspiele starten, gleichsam mit uns spielen, also
den Spief§ umdrehen. So konnen Texte als Agens und Norma normans un-
serer Befindlichkeiten und Besinnungen gesehen werden: die Texte ,lesen”
gleichsam uns, ihre Mitakteure und -kreateure und erweisen sich als Texte
des heiligen Kosmos Bibel als treu in ihrer Bestandigkeit, Redegewandtheit,
in ihrer Penetranz und ihrem Penetrieransinnen: uns zu erreichen wie ein
Redner seine Horer, ein Mentor seinen Schiiler, ein Professor seine Stu-
denten erreichen will. Ob wir schlussendlich vom Spiel so fasziniert wer-
den, dass wir gar als ,Buchtrinker*® firmieren - oder eben nur als ,,Vorle-
ser enden —, das mag anderswo geklart werden.

Die wechselseitig produktive Lese-Leistung (von Text zu Leser und Leser
zu Text) fithrt uns nun zum Leben bzw. zu der Praxis konkreten Da- und
Hier-Seins sowie zu anschaulichen Lernkurven:

* Zum Horizont des Spiels und den Facetten aleatorischer Uberlegungen fiir Gesellschaft,
Kultur, Philosophie und Theologie s. u.a.: A. Corbineau-Hoffmann, Art. Spiel, in: HWP
(Historisches Worterbuch der Philosophie) 9 (1995), 1383-1390; W. Janke, Art. Spiel I:
Philosophisch, in: TRE XXXI (2000), 670-676; T. Wetzel, Art. Spiel, in: K. Barck u.a.
(Hg.), Asthetische Grundbegriffe. Historisches Wérterbuch in sieben Binden, Bd. 5, Stutt-
gart/Weimar 2003, 577-618; S. Wolf-Withdft, Art. Spiel II: Praktisch-theologisch, in: TRE
XXXI (2000), 677-683.

3 In beiden ,,Zustinden“, dem Werfen resp. Projizieren (iactans) und dem ,Sammeln® resp.
Lesen (legens) gewinnen Menschen bzw. realisieren sie ihre Zustindigkeiten und entde-
cken dabei auch ihre Bestandsquellen.

* 8. dazu das Werk von K. Huizing, Der Buchtrinker.



280 Thomas Nisslmiiller

6.2. Lebenspraxis als Spur theoretischen Lernens, oder:
Das Leben ,,zeichnet mich

Ich bin als Leser nicht nur Createur, sondern auch selbst Gegeniiber und gera-
dezu ,,Zeichenfliche® des Textes. Der Text, als lebendiges Biindel (Text = ,,Ge-
webe®) verstanden, ist nicht nur codiertes, also ein mit Bedeutung versehenes
Areal, sondern als aleatorischer Mit-Spiel-Partner ist der Text auch ein mich
als Leser oder Leserin codierendes ,,Instrument"; fiir die Bibel-Lese heifit das:
der Text der Bibel ist gleichsam der Zeichenstift Gottes in meinem Herzen,
meiner Psyche, meinem Sein. So gefasst, gewinnt der Text als eine Spur ak-
tiven Lernens Gewicht: wo ich in der Interaktion (sei sie nun textuell oder
lebensweltlich in einer f-2-f-Situation verankert) mit dem ,Therapeutikum
Text* (s. 6.3.) umgehe, erfihrt mein Leben etwas von der Wirklichkeit Gottes
und zeichnen sich Eindriicke des Redens und ,,Zeichnens“ Gottes in mir ab.

6.3. Lesen, damit Leben gelingt: Bibliotherapie™

»Lies, um zu leben.”
Gustave Flaubert, Brief an Mlle. de Chantepie, Juni 1857

Biicher sind Begleiter auf des Lebens Weg;** und so kénnen sie auch zu the-
rapeutischen Mit-Spiel-Partnern werden, denen wir unser Leid klagen (zwi-
schen den Zeilen und in ihnen), von denen wir Trost empfangen (im Lesen
und Nachsinnen tiber den Texten), von denen wir Korrektur und Perspek-
tivgewinnung erfahren. Texte sind insofern Briicken zu neuen Seins- und
Lebensformen, aber auch heilsame ,,Orte®, an denen wir loslassen, Altes ver-
lassen und uns auf Neues einlassen konnen. Insofern ist die therapeutische
Funktion von Texte sehr wichtig festzuhalten, auch und gerade im Kontext
von Uberlegungen zu ,dem® therapeutischen Buch im christlichen Lese-
Kosmos, der Bibel.

Stimmt es, dass Texte ein ,, Antlitz“** haben, dass wir von einem Gesicht des
Textes sprechen diirfen — und in den Bibeltexten sich das Antlitz des Schop-
fers wie des ,,Heilands® entbirgt -, dann bedeutet der Gang in die Hohle des
Textes stets auch ein Beziehungsgefiige, in dem sich Heilung und Befreiung
von Belastendem und Hingabe an Heilsames ereignen kann.

Der Mensch hért sich in die Welt hinein, er ,ist Ohr®: zunachst vor sich
selbst und sich selbst als Gegentiber (coram seipso), dann angsichts der Welt
(coram mundo), und schliefilich und entscheidend: coram Deo:

¥ = Lese-Therapie” (biblion = ,Buch®; therapeuo = ,heilen; gesund machen®). Das Thera-
peutikum Buch gehért zu den wichtigsten Arzneien, deren Menschen in ihrem Leben teil-
haftig werden konnen. Biicher konnen Medizin fiir Seele und Gemiit sein, den Weg eines
Menschen drastisch verwandeln, zum Guten wie zum Bésen. Biicher kénnen aufwiihlen
oder trosten, Heil oder Gift fiir ihre Rezipienten sein.

3 Vgl. hierzu die leider vergriffene lesetheoretische wie bibliotherapeutisch interessante
Skizze: U. Kittler / F. Munzel, Lesen ist wie Wasser in der Wiiste. Das Buch als Begleiter
auf dem Lebensweg, Freiburg i. Br. 1989 (*1992).

* Vgl. Anm. 1.



Der Lesekosmos im Horizont der Bibel-Lese 281

6.4. Hordsthetische Weltwahrnehmung: Sein coram Deo als ,,Ohr-Sein®

Im Antlitz Gottes wird der Mensch zu dem, der er ist: Horender, auf Anre-
de codiertes Wesen, das in seiner Beziiglichkeit und Reflexivititsfahigkeit
dem Ursprung gegeniiber seine eigentliche Freiheit und Werthaftigkeit fin-
det. Dieses Horen auf Gott geschieht sicher sowohl im Lauschen auf das
Wort bzw. im Lesen der Bibel als auch im betenden Sein und im Héren auf
den Lebenstext. Lesen und Horen konvergieren, spielen einander Bedeu-
tungen und Sinn zu. Das Auge lauscht dem Ohr et vice versa.

Das Auge, die Lesetitigkeit ist das eine, das Horen das andere. Und in der
Tat werden simtliche Sehprozesse ja erst einmal in Horakte umgemiinzt,
bevor sie sich dann in die Auswertungswelt des Gehirns begeben:

»Interessanterweise erfolgt beim Lesen nach einer mehrere Stufen durchlaufenden
visuellen Merkmalsanalyse erst einmal eine Umsetzung des Textes in ,lautliche
Form', d.h. in Aktivierungsmuster des auditiven Cortex, um einer sekundiren
Verarbeitung durch das hochspezialisierte, auditiv-sensorische Sprachzentrum
zugefiihrt werden zu konnen. Die semantische Umsetzung des Gelesenen wird
in der Abfolge der neuronalen Verarbeitung erst nach der auditiven Analyse voll-
zogen.

So kommt es auch letztlich darauf an, dass wir coram Deo ein Ohr-Sein
einiiben, aus dem Heil, Weisheit, gelingendes Leben erwachsen kénnen.
In Zeiten kollektiver Umbriiche und individueller ,, Abbriiche” (jede Er-
fahrung des Scheiterns markiert einen solchen) sind Horgewohnheiten
und Horqualititen besonders wichtig, um Wahrheit zu entdecken und ihr
konkret Vertrauen zu schenken. Der Gang in die Gegenwart Gottes, ein
Gewahrwerden des Gotteswortes in den Un-Gewissheiten des Alltags, ist
ein solcher heilsamer, hordsthetisch qualifizierter Ort, an dem sich neue
Gewissheiten und Gefiihlswelten einiiben lassen.

Nicht zuletzt bedarf auch der christliche Lebenskosmos eines von Mi-
mesis und Katharsis geprigten Lesekosmos’. In der ibenden Nachahmung
(»Mimesis“) von Heilsamem, einer geistlichen disciplina also, und der
Erfahrung der Begrenzung auf Wesentliches (,,Katharsis“) konnen Lese-
rinnen und Leser den Weg durch die Erfahrungsraume der Bibel-Texte ge-
hen und so der Text-Wahrheit auf der Spur bleiben. So leitet die Aisthesis
coram Deo an zu einem konkreten Weg in die Lebenspraxis (Poiesis), in
der Glaube Gestalt gewinnt.

6.5. Text-Wahrheit: Der Gang in die Tiefe der Gottes-Gegenwart
(»Poetologische Abrundung®)

In Ankniipfung an die theopoetische Tradition der ZThG schliefle ich die
obigen Umkreisungen des Lesetopos’ mit einem bislang noch unverdffent-

% R. Hedrich, Erkenntnis und Gehirn. Realitit und phinomenale Welten innerhalb einer
naturalistisch-synthetischen Erkenntnistheorie, Paderborn 1998, 263.



282 Thomas Nisslmiiller

lichten Haiku aus meiner Feder sowie mit zwei bildhaften Notizen, die als
Briickenschlag zum individuellen Lesehorizont des Lesers dienen mégen:

Text-Wahrheiten
Ein Text ist ein Ort
Ein Haken in der Seele
Gottes-Gegenwart
Ein Text weist den Weg
In neue Zeiten von Welt
Horizont-Weitung
Ein Text ist ein Spiel
Himmlisches kommt ins Leben
Die Wahrheit zum Zug
Ein Text ist ein Ziel
Ein Ankommen und Fahren
In neue Zeiten
Ein Text ist ein Freund

Ein Du das mich begleitet
Und mir Weite zeigt

Texte sind wie Freunde, und Wahrheiten sind Begegnungsphidnomene, kei-
ne strukturellen Basissitze, die ins Bewusstsein zu pressen wiaren. Nicht
zuletzt dies fithrt uns die Beschaftigung mit der Rezeptionsisthetik bzw.
mit dem Lese-Akt-Modell von Wolfgang Iser einleuchtend vor Augen.

In Istanbul hatte ich kiirzlich (Oktober 2005) das Erlebnis, an einem Tag
iiber zwei verschiedene Briicken einmal den Bosporus nach Asien (per Taxi)
zu iberqueren, das andere Mal per Bus zuriick nach Europa. Das ist fiir mich
ein Gleichnis fiir die Bibellektiire: man kann sich im Transfer von Bedeu-
tung, im Hineingeben des eigenen Lebens ins Lesen der Schrift nie zweimal
iiber die gleiche (Verstehens-)Briicke wagen. Die Briicken des Ubersetzens
iiber den ,,Bosporus des Verstehens“ sind mannigfach, und mancher wihnt,
tiber die gleiche zweimal zu fahren, auch wenn der Kontinent der Bibel uns
stets mit neuen (abduktiv organisierten) Briicken(erfahrungen) belohnt.

Die in den Himmel ragende und (offensichtlich) ad infinitum Baustelle
bleibende Sagrada Familia in Barcelona, die ich zuletzt im Juni 2005 besucht
habe, zeigt sich immer wieder als ein wachsend-wirkendes Ensemble, als
ein Kosmos, der in seiner Unfertigkeit seine , Fertigkeit®, in seinem Wachs-
tiimlichen seinen Stimulus, in seinem Reifen seine Message verbirgt. So
oder dhnlich konnte auch der Bibelleseprozess, das Herangehen ans Heben
des Goldschatzes Bibel trotz des ,garstigen Grabens® (Lessing) und trotz
mancher Irritationen angesichts dieses Grabens auch heute gefasst werden:
als ein unabschlieffbarer Prozess. Das Hineinwachsen in die Wirklichkeit
Gottes scheint mir dabei das wichtigste Ziel einer bleibend fruchtbaren
Lektiire des Bibelwortes zu sein: Lektiire als Gott-Leser-Interaktion.

Im Paradox des Glaubens und im horenden Sein coram Deo kann sich
die Wirkung desjenigen Wortes zeigen, das durchdringt und schneidet wie



Der Lesekosmos im Horizont der Bibel-Lese 283

ein zweischneidiges Schwert (Hebr 4,12). So ist und bleibt die Bibel, der bi-
blische Kosmos, letztlich und eigentlich ein Lifestyle-Buch, ein Wegweiser
tiir gelingendes Sein und lebensweltlicher Verortung — und damit zu einem
orientierungsbewussten, gottnahen Dasein.

Bibliographie

Althaus, P., Die Theologie Martin Luthers, Giitersloh 1983

Barth, K., Die Kirchliche Dogmatik, Bd. 1, zweiter Halbbd.: Die Lehre vom Wort
Gottes. Prolegomena zur kirchlichen Dogmatik, Zollikon/Ziirich 1948

Daiber, K.-F. / Lukatis, L, Bibelfrommigkeit als Gestalt gelebter Religion, Bielefeld
1991

Dalferth, I. U., Die Wirklichkeit des Moglichen. Hermeneutische Religionsphiloso-
phie, Tiibingen 2003.

Dormeyer, D., Die Bibel antwortet. Einfithrung in die interaktionale Bibelausle-
gung, Miinchen/Géttingen 1978

Eco, U., Lector in fabula. Die Mitarbeit der Interpretation in erzihlenden Texten,
Miinchen 1990

—, Nachschrift zum ,Namen der Rose’, Miinchen ®2003, 12

Ulrich Greiners Leseverfiihrer. Eine Gebrauchsanweisung zum Lesen schoner Li-
teratur, Miinchen 2005

Griin, A., Gebet als Begegnung, Miinsterschwarzach ®2001

Huning, R., Bibelwissenschaft im Dienste popularer Bibellektiire. Bausteine einer
Theorie der Bibellektiire aus dem Werk von Carlos Mesters, Stuttgart 2005

Heidegger, M., Vom Wesen der Wahrheit, Frankfurt a. M. *1954

Heidkamp, K., Ich liebe es, wenn meine Leser fliistern, in: DIE ZEIT Nr. 38 vom 15.
September 2005, 55f. ;

Huizing, K., Das Gesicht der Schrift. Grundziige einer bibelliterarischen Anthro-
pologie, in: ders. / U. H. . Kortner / P. Miiller, Lesen und Leben. Drei Essays zur
Grundlegung einer Lesetheologie, Bielefeld 1997, 13-51

-, Der Buchtrinker. Zwei Romane und neun Teppiche, Miinchen 1994

-, Homo legens.Vom Ursprung der Theologie im Lesen, Berlin 1996

Iser, W., Der Akt des Lesens. Theorie dsthetischer Wirkung, Miinchen %1984

-, Das Fiktive und das Imaginire. Perspektiven literarischer Anthropologie, Frank-
furt a. M. 1991

-, Das Individuum zwischen Evidenzerfahrung und Uneinholbarkeit, in: M. Frank /
A. Haverkamp (Hgg.), Individualitit, Miinchen 1988, 95-98

-, Die Artistik des Mifllingens. Ersticktes Lachen im Theater Becketts. Vorgetra-
gen am 10. Dezember 1977, Heidelberg 1979

-, Die Wirklichkeit der Fiktion. Elemente eines funktionsgeschichtlichen Textmo-
dells, in: R. Warning (Hg.), Rezeptionsisthetik. Theorie und Praxis, Miinchen
’1979, 277-324

Jaufs, H. R., Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, Frankfurta. M. 1991

Karrer, M., Ein optisches Instrument in der Hand der Leser. Wirkungsgeschich-
te und Auslegung der Johannesoffenbarung, in: F. W. Horn / M. Wolter (Hgg.),
Studien zur Johannesoffenbarung und ihrer Auslegung. FS Otto Bécher zum yo.
Geburtstag, Neukirchen-Vluyn 2005, 402-432



284 Thomas Nisslmiiller

Kittler U. / Munzel, F., Lesen ist wie Wasser in der Wiiste. Das Buch als Begleiter auf
dem Lebensweg, Freiburg i. Br. 1989 (*1992)

Luther, H., Religion und Alltag. Bausteine zu einer Praktischen Theologie des Sub-
jekts, Stuttgart 1992

Manguel, A., Eine Geschichte des Lesens, Berlin 1998

Metzger, S. / Rapp, W. (Hgg.), homo inveniens. Heuristik und Anthropologie am
Modell der Rhetorik, Tiibingen 2003

Mittelstraf, J., Der Flug der Eule. Von der Vernunft der Wissenschaft und der Auf-
gabe der Philosophie, Frankfurt a. M. 1989

Nietzsche, F., Die Geburt der Tragodie aus dem Geiste der Musik, Frankfurt a. M. 1987

Nisslmiiller, Th., Rezeptionsisthetik und Bibellese. Wolfgang Isers Lese-Theorie als
Paradigma fiir die Rezeption biblischer Texte, Regensburg 1995

-, Bibel-Lese als heuristisches Konzept und fiktionsgesteuertes Modell, in: ThGespr
25/2 (2001), 53-57

Otto, G., Die Kunst, verantwortlich zu reden. Rhetorik - Asthetik - Ethik, Giiters-
loh 1994

Pauen, M., Illusion Freiheit? Mogliche und unmégliche Konsequenzen der Hirn-
forschung, Frankfurt a. M. 2004

Scharer, M. / Hilberath, B. ]., Kommunikative Theologie. Eine Grundlegung, Mainz
22003

Schulz von Thun, F., Miteinander reden 3. Das ,Innere Team“ und situationsge-
rechte Kommunikation, Hamburg 1998

Snodgrass, K., Reading to Hear: a Hermeneutics of Hearing, in: Horizons in Bibli-
cal Theology 24/1 (2002), 1-32

Stiftung Lesen (Hg.), Lesen im Umbruch - Forschungsperspektiven im Zeitalter
von Multimedia. Baden-Baden 1998

Stock, A., Umgang mit theologischen Texten. Methoden - Analysen - Vorschlige,
Ziirich/Einsiedeln/Kéln 1974

Theis, J., Biblische Texte verstehen lernen. Eine bibeldidaktische Studie mit einer
empirischen Untersuchung zum Gleichnis vom barmherzigen Samariter, Stutt-
gart 2005

Volp, R., Situation als Weltsegment und Sinnmarge, in: ders. (Hg.), Zeichen. Semi-
otik in Theologie und Gottesdienst, Miinchen 1982, 146-168.

Urs von Balthasar, H., Theologik. Erster Band: Wahrheit der Welt, Einsiedeln 1985

Walde, B., Metaphysik des Bewufitseins. Ein naturalistischer Erkldrungsansatz,
Paderborn 2002

Werder, L. v., Grundkurs des wissenschaftlichen Lesens, Berlin 1995

Wisser, R., Die Tiefendimension des Symbols, in: Philotheos 5 (2005) 3-38

-, Halt ohne Anhalt. Gedichte, die zu denken geben, hg. v. J. Chwalek, Stolzalpe
2004

-, Vom Weg-Charakter philosophischen Denkens. Geschichtliche Kontexte und
menschliche Kontakte, Wiirzburg 1999



»Der Geist gibt Zeugnis unserem Geist ...“

‘ Uy
| Wie kann man die Bibel im Geist lesen? & Neutestamentliche
Anthropologie und pneumatische Schriftrezeption!

Michael §tadler

1. ,,Defining moments“ - das Leben im Geist

Immer wieder kann man, wenn man durchs Leben geht, fiir seinen eige-
nen Weg tief nachhaltige Erfahrungen machen, ,,defining moments®, wie es
die Amerikaner nennen. Verschiedene solcher ,defining moments“ haben
mich auf die Spur zu diesem wichtigen Thema gebracht.

Einmal dringte die auffillige Diskrepanz zwischen der unmittelbaren,
vollmidchtigen Gotteserfahrung von Jesus von Nazareth sowie der Apostel,
wie sie uns das Neue Testament wiedergibt, mir zunehmend den Eindruck
auf, dass ich trotz engagiertem christlichem Dienst, eifrigem Theologie- und
Bibelstudium, sowie ehrlichem Gebet, hochstens ,,gerade mal an der Ober-
fliche dessen gekratzt hitte, was es hier zu erkennen und zu erleben gibt.“
Unser heute {iblicher, erbaulicher Umgang mit der Bibel ldsst sich imagina-
tiv vergleichen mit einer schriftlichen Gebrauchsanleitung zu einer komple-
xen Maschine, Baujahr 2005, die unsere Nachwelt in 100 Jahren nach einem
zerstorerischen Krieg archéologisch findet, ohne deren Konstruktion und
Funktionieren ,live“ noch zu kennen: Wie ein Rezept ohne Kuchen oder
eine feine Speisekarte ohne dazugehorige Speisen. Vergleichbar auch mit
unserem Einkaufsverhalten, das manche Stadtkinder nicht mehr frisches
Gemiise im eigenen Garten, geschweige denn Hithner und Eier in ihrem
natiirlichem Lebensraum beim Bauern erleben ldsst (denn Bohnen, Huhn,
Ei oder Fisch - das gibt’s ja oft hiibsch in Plastik abgepackt im Supermarkt),
erleben tragischerweise gerade ernsthaft gliaubige Christen oft ihren Glau-
ben wie ,,aus zweiter Hand“ — vermittelt, routiniert, abstrahiert, steril, ohne
Leben, Freude und Kraft.

So horte ich einen Kommilitonen von mir einmal sagen: Trifft man ei-
nen buddhistischen oder hinduistischen ,,Geistlichen oder Guru, begegnet
man oft einem Weisen oder einem Heiligen; triftt man hingegen heute einen
christlichen Pfarrer oder Pastor, so begegnet man eher einem Verwalter oder
Schriftgelehrten. Er meinte dies bezogen auf deren spirituelle Ausstrahlung,
Gelassenheit und Kraft. Wenngleich man das natiirlich nicht verallgemeinern
kann, so war damit doch ein Nerv getroffen und ich fragte mich selbstkritisch:
»Inwieweit bin auch ich ein ,blinder Blindenfiithrer* (vgl. Mt 23,16)?

! Gewidmet einem geschitzten Lehrer, Pastor und Bruder in Christus, Helmut Bauer: Danke
fiir deine Hingabe an den Herrn!

ZThG 11 (2006), 285-310, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



286 Michael Stadler

Meiner Erfahrung nach sind kleine Kinder, sowie Nichtchristen mit eso-
terischem Hintergrund oder seherischer Begabung oft empfindsam fiir das
Wirken des Heiligen Geistes,” wihrend - rechtgliubig und bibeltreu wih-
nende — ,alte Hasen® oft innerlich derart abgestumpft und unsensibel sind,
dass sie sich gegeniiber dem Heiligen Geist wie der sprichwortliche ,,Elefant
im Porzellanladen” verhalten. Ich fragte mich, wie es kommen konne, dass
nicht gerade wenige Menschen, die Christen werden und téglich ihre Bibel
lesen und beten, im Lauf der Jahre verschrobener, verkrampfter, dngstli-
cher, unnatiirlicher, eitler, empfindlicher, menschlich unattraktiver und
freudloser werden als vor ihrer Bekehrung. Konnte die Art und Weise, wie
wir unsere Bibel lesen, dabei eine Rolle spielen? Hatte nicht Paulus bereits
gelehrt: ,Der Buchstabe totet, der Geist aber macht lebendig” (2 Kor 3,6b)?
Wie ist es um uns als Christen bestellt, wenn man an uns den Gradmes-
ser anlegt, dass das Reich Gottes ,Gerechtigkeit und Friede und Freude im
Heiligen Geist“ ist (Rom 14,17)?

Wihrend ich zwei Szenen in Kinofilmen - Jahre voneinander getrennt
- sah, dringten sich mir folgende Gedanken auf: Beide Szenen handelten
von einem spirituellen Kampftraining durch einen Meister. Einmal musste
Luke Skywalker in Star Wars (1977) mit verbundenen Augen in der Ausbil-
dung mit dem Lichtschwert seinen Gegner ,erspiiren®, ein andermal sagte
der Mentor zu dem zu langsam agierenden Neo in Matrix (1999): ,Nicht
denken. Wissen.“ Und spitestens seit ich die Ausfithrungen von Thomas
von Aquin iiber die Wahrnehmung Gottes zur Kenntnis genommen hat-
te (unmittelbar, nicht rational-diskursiv),’ wurde mir zur Gewissheit, dass
unser rationalistischer Erkenntnisweg fiir die Belange der unsichtbaren
Welt und des Geistes nicht hinreicht.*

Wir haben wohl leider vor allem in unserer westlichen Tradition seit
Jahrhunderten grofiteils ein im ungeistlich-negativen Sinne ,seelisches®
Phanomen erlebt, das als ,Vernunftchristentum® oft mehr mit Schriftge-
lehrten gemein hat als mit dem lebendigen Glauben der ersten Christen.
Und auch die einseitig-emotionale Spiritualitit vieler so genannter Charis-
matiker ist ja nichtsdestoweniger ,,seelisch®.

b

Sollte nicht beschimenderweise auch hier die Aussage Jesu zutreffen: ,,Die S6hne dieser
Welt sind kliiger als die S6hne des Lichts gegen ihr eigenes Geschlecht“? (Lk 16, 8b).

Die rational-diskursive Aneignung von Wissen resultiert fiir Thomas aus der Unvollkom-
menbheit der intellektuellen Natur, insofern sie auf duflere Hilfsmittel angewiesen ist, an-
statt intuitiv und per se zu erfassen (vgl. STh I, 79,8,co). Gott durchschaut alle Ideen, Ge-
danken, Wahrheiten und vollzogenen Konklusionen, aber er muss selber nicht diskursiv
(raciocinativ) vorgehen. (vgl. ScG I, 57, n. 2) Der Unterschied zwischen beidem ist der zwi-
schen einer Erkenntnis, die von vielen Einzelwahrheiten ausgeht, um aus ihnen indirekt
die Erkenntnis des Ganzen zu schlieen, und der direkten Erkenntnis der einfachen Wahr-
heit bzw. des Ganzen, in welcher die Erkenntnis aller ableitbaren Wahrheiten impliziert ist
(vgl. BTr 111, 6,1,c0).

Auch hier gelten Paulus’ Worte: ,Wenn jemand meint, er habe etwas erkannt, so hat er
noch nicht erkannt, wie man erkennen soll; wenn jemand aber Gott liebt, der ist von Gott
erkannt® (1Kor 8,3).



»Der Geist gibt Zeugnis unserem Geist ... 287

Mit voller Wucht traf mich eines Tages die unvermittelte Frage eines
christlichen Leiters: ,,Weifit du eigentlich, was eine Predigt ist?“ Natiirlich
hitte ich aufgrund verschiedener homiletischer Kenntnisse eine Definition
geben kénnen, aber die Glaubwiirdigkeit seiner Person und die tief ernst-
hafte, gewichtige Art, wie er fragte, lie mich schweigen, worauf er erwi-
derte: ,Eine Predigt ist eine Erteilung des Wesens Christi im Geist"“’

Diese Antwort riss mir mit einem Nu blitzartig einen neuen Horizont
auf, eine fast vollig unbekannte Dimension des Lebens im Geist. Luther
meinte, dass es beim Schriftverstindnis darauf ankidme, ,was Christum
treibe“. Doch konnte ich erkennen, dass Christus im Geist aus der Heiligen
Schrift empfangen werden miisse, und gerade nicht vorrangig dogmatisch
oder intellektuell. Deshalb geht es um ein Bibellesen, bei dem das subjektiv-
personliche Erleben des Heiligen Geistes nicht weniger im Zentrum stehen
muss als ein dogmatischer Christus, denn der Heilige Geist ist ja niemand
anderes als der lebendige Christus!

Ich halte diesen Umgang mit der Schrift dabei nicht fiir den einzig legi-
timen. Es gibt viele heuristisch wertvolle und bereichernde Arten, die Bibel
zu lesen. Dennoch scheint mir diese im Folgenden beschriebene pneuma-
tische Rezeption von wesentlicher Bedeutung zu sein, wenn man die von
den Menschen im Neuen Testament bezeugte Wirklichkeit in seiner Fiille
existenziell erfassen will. Dabei wird sowohl die Fehlhaltung des einseitig
fundamentalistischen Schriftverstindnisses evangelikaler und charisma-
tischer Provenienz iiberwunden, als auch die relativierende Beliebigkeit,
die durch die von der Bibelwissenschaft zu Tage geforderte Pluralitdt von
Theologien innerhalb der Bibel entsteht.

Manfred Haller schreibt, dass es sich hierbei um ein Thema handelt,

5 Er meinte damit nicht den kognitiven Gehalt der Worte einer Predigt, sondern die durch
das pneumatische Durchdrungensein des Predigers als Person sich in ,,atmosphirischer®,
stimmungsmifiger Verinderung im Raum, sowie in Herzensbetroffenheit im Gewissen
der Hérer manifestierende unsichtbare Wirklichkeit des Wesens des auferstandenen und
erhohten Herrn und Gottessohns, Jesus Christus (vgl. Joh 6,63.68). So bewirkte ein fir
intellektuelle Zuhérer geradezu peinliches und rhetorisch schwichliches Stammeln des
Apostels Paulus eine grofiere Wirkung des Heiligen Geistes als seine zuvor in Athen unter
Beweis gestellte Eloquenz und intellektuelle Grofie: ,,Nicht in klugen Worten, damit nicht
das Kreuz Christi zuschanden werde [...] Auch ich, liebe Briider, als ich zu euch kam, kam
nicht mit hohen Worten und hoher Weisheit, euch das Geheimnis Christi zu verkiindi-
gen. Denn ich hielt es fiir richtig, unter euch nichts zu wissen als allein Jesus Christus,
den Gekreuzigten. Und ich war bei euch in Schwachheit und in Furcht und mit grofiem
Zittern; und mein Wort und meine Predigt geschahen nicht mit tiberredenden Worten
menschlicher Weisheit, sondern in Erweisung des Geistes und der Kraft, damit euer Glaube
nicht stehe auf Menschenweisheit, sondern auf Gottes Kraft (1Kor 1,17.2,1-5; vgl. 1,18ff;
2,6 ff,; Gal1,11f.). Paulus’ leibliche Gegenwart wurde als schwach und seine ,klagliche® Art
zu reden als verachtenswert empfunden (vgl. 2 Kor 10,10b). Schon lange hat sich mir der
Verdacht aufgedringt, dass der rein intellektuelle sowie rhetorisch emotionale Transfer
von gedanklichen Inhalten vom Kopf des Predigers in die Képfe der Zuhorer der Grund
dafiir sein konnte, warum viele Christen nach Jahrzehnten des Horens allerlei kluger und
inhaltlich richtiger Predigten geistlich kaum wachsen. Vgl. hierzu auch W. Nee, Christus,
die Summe aller geistlichen Dinge. Adliswil 1993.



288 Michael Stadler

»das fiir viele Christen Neuland bedeutet. Erstens bezweifeln viele, dass der
Mensch iiberhaupt abgesehen von der Seele noch einen Geist haben soll, und
zweitens konnen diejenigen, die einen besonderen Geist im Menschen gelten
lassen, nichts damit anfangen, weil sie nicht wissen, wie man diesen Geist be-
wusst erfahren kann [...]. Es bleibt fiir alle Gotteskinder bestehen, dass wir mit
apostolischer Vollmacht durch die Schrift dazu aufgefordert werden, im Geist
zu wandeln. Die Schulhéupter hiillen sich in Schweigen, wenn man sie fragt, wie
das denn konkret zu verstehen sei, oder sie geben irgendeine blumige Erklirung
ab, mit der niemand etwas anfangen kann. Denn auch wenn sie sagen, man
miisse in Abhingigkeit vom Geist wandeln, konnen sie trotzdem nicht sagen,

wie man das macht.“

2. Anthropologie: Monismus, Dichotomie oder Trichotomie/Trinitét?

Vorab méchte ich darlegen, warum ein trichotomisch-/trinitarisches Men-
schenbild, das den Menschen als Geist, Seele und Leib versteht (im Gegen-
satz zur Dichotomie von Seele und Leib und zum monistischen Verstandnis
des Menschen als Ganzheit), fiir dieses Thema, ja fiir den gesamten Wandel
im Geist von fundamentaler Bedeutung ist.

Es ist zwar richtig, dass die Begriffe Geist, Seele und Leib in der Bibel so
gebraucht werden, dass jeder von ihnen den ganzen Menschen bezeichnen
kann’ (obwohl sich das auch nicht bei allen Stellen klar feststellen ldsst) und
alle drei Aspekte eng zusammengehoren.® Dennoch sind sie gemaf3 der bi-
blischen Anthropologie zu unterscheiden, zu der sich ja nirgendwo so deut-
liche Hinweise finden wie im Corpus Paulinum. Obwohl diese Briefe keine
theoretische Anthropologie, Philosophie oder Psychologie lehren, bieten sie
dennoch einen normativen Rahmen fiir eine christliche Anthropologie.’

§ M. R. Haller, Wandelt im Geist! Die Funktionsweise unseres Geistes: Gewissen, Intuition,
Kommunion. Anleitung zu einer spirituellen Praxis. Adliswil 1994, 1.

7 Synecdochisch fiir die ganze Person; im AT: niphdsch: Lev 17,105 19, 8; 20, 6; 22,3-4; 23,30;
Num s5,6; 9,13; vgl. H. W. Wolff, Anthropologie des Alten Testaments. Miinchen ‘1990, 41f.
Vgl. im NT fiir pneuma: 1Kor 16,18; Gal 6,18; Phil 4,23; Phlm 25; 2 Tim 4,22; fiir psyche:
Num 23,10; Mt 6, 25; 10, 39; 16, 25 f.; 20, 28; Joh 10,11-18; Apg 2, 41. 43; 3,23; 7,14; 27,37; 1 Thess
2,8; Phil 2,30; Rém 2, 9.30; 11, 3; 13, 1. 3; 16, 4; 2 Kor 1, 235 12,15; 1 Petr 3, 20; 4,19; 2,14; 1Joh 3,16;
Jak 5,20; Offb 12, 11b; 16, 3; 18,13; fiir soma: Rém 6,13.16; 12,1; Hebr 10, 22.

¢ Auch Tertullian sah die Aspekte Leib und Seele - wenngleich dichotomisch - als aufeinan-
der angewiesen und als Einheit. Vgl. V. Gickle, Art. Mensch, in: ELThG, Bd. 2, Wuppertal
1993, 1323. Irendus von Lyon sicht den Menschen ebenfalls einheitlich. Johannes von Da-
maskus betont im Gegensatz zu Origenes die gleichzeitige Erschaffung der Seele mit dem
Leib und unterscheidet beide nicht. (vgl. R. Rieger, Art. Mensch - VI. Kirchengeschicht-
lich, 1. Alte Kirche bis Reformation, in: RGG* 2002, Sp. 1062). Inakzeptabel ist natiirlich ein
materialistischer Monismus, der die Seele als Epiphinomen des Gehirns versteht und den
Menschen auf eine seelenlose elektrochemische Maschine reduziert: ,It is hard to recall a
single primitive society among the hundreds which have been studied intensely that does
not take it for granted. Indeed almost all primitive cultures place greater emphasis upon
the spirit than the body and have little or no doubt as to its continuance after the body has
been destroyed.” Vgl. http://custance.org/old/seed/ch20s.html.

® Vgl. J. W. Cooper, Body, Soul and Life Everlasting. Grand Rapids 1989, 197.



»Der Geist gibt Zeugnis unserem Geist ... 289

Es féllt auf, dass der anthropologische Gebrauch von Geist - selbst inner-
halb eines neutestamentlichen Buches - nicht einheitlich ist.”” Er meint ein-
mal ,das Lebensprinzip, die Lebenskraft oder einfach das ,Innere*", dann
wohl den gesamten nicht-korperlichen Bereich, der an anderen Stellen wie-
derum ,,Seele” genannt wird, usw. Zunéchst legt sich ein gewisser Dualis-
mus nahe, da Paulus, Jakobus, Lukas und Jesus zwischen innerem und du-
flerem Menschen bzw. zwischen Seele oder Geist einerseits und Leib oder
Fleisch andererseits unterschieden.'? Dieser Dualismus ist auch im Alten
Testament” und in der zwischentestamentlichen Literatur'* nachweisbar.

Was manche aber zdgern lasst, einen Dualismus zu konzedieren, ist die
Tatsache, dass in dualistischen Vorstellungen im Altertum haufig sarx oder
soma als bdse, psyche oder pneuma dagegen als gut angesehen wurden.
Dass jedoch eine Abwertung des Leibes aus neutestamentlicher und christ-
licher Sicht nicht haltbar ist, beweist eindeutig die petrinische' und pauli-
nische Hochschitzung des Leibes'® sowie die johanneische Hochachtung
der Inkarnation". Auch versteht Paulus den Zustand der Befreiung seines
unsterblichen Menschen vom dufleren, sterblichen Leib/Zelt/Kleid nicht
platonisch-positiv als Erlésung, sondern deutlich negativ als unangenehm,
abnormal als ,Nacktheit® (2Kor 5,1-5). So interpretiert er die Erlosung

' In Joh 11,33; 13, 21 ist pneuma wohl im Sinn von psyche zu verstehen (wie in 12, 27).

' Vgl. Mt 5,3; sowie W. Rebell, Erfiillung und Erwartung. Erfahrungen mit dem Geist im
Urchristentum. Miinchen 1991, 180: ,,In Rém 1,9 schreibt Paulus, er diene Gott ,mit sei-
nem Geist’. Gemeint ist: Der Dienst fiir Gott beherrscht ihn durch und durch, bis in sein
Innerstes hinein. In 1Petr 3, 4 ergeht die Mahnung an die Frauen, sie sollen einen sanften
und stillen Geist haben. Hier meint Geist Gesinnung.“ Ein ,,Geist” ist immateriell (vgl. Lk
24,39b); er ist im Menschen (1Kor 2,11).

12 Vgl. 2Kor 4,16; Rom 7,22 vgl. auch Eph 3,16; Jak 2,26a; Mt 10, 28; 26, 41; 27,50; Lk 8, 55; 23, 46;
Apg 2,27; 7,59; 20,105 1 Kor 7,1; Offb 11,135 1 Petr 2,11; 3,18; 4,6. Begrenzt hellenistischer Ein-
fluss ist nur bei den Petrus-Stellen erkennbar. Vgl. S. H. Travis, Art. Psychology, in: Diction-
ary of the Later New Testament and ist developments, Leicester 1997, 986. ,,In der frithen
Kirche [nach NT] lisst sich eine platonisch-dualistische Anthropologie, die eine Dichoto-
mie von Leib und Seele annimmt, von einer eher stoisch-integrativen Anthropologie un-
terscheiden, die stirker die Einheit des M[enschen] betont.” (Rieger, a.a.O., Sp. 1061). Fiir
Dichotomie plidierten Origenes (grofitenteils), Apollinarius von Laodicea und Cyrill von
Alexandrien (vgl. Gickle, ebd.) Ignatius (in Polycarp 2.2) unterscheidet zwischen Fleisch
und Geist. Auch fiir Basilius von Caesarea ist der Leib sterblich, die Seele unsterblich (bei
letzterer unterscheidet er den verniinftigen Teil der Seele von deren begehrendem Teil, iiber
den der erste herrschen solle). Gregor von Nazianz nimmt fiir Seele (primér) und Kérper
(sekundir) einen Zwiespalt an. Fiir Ambrosius ist das Fleisch nur Hiille, Kleid des Geistes.
Lactantius schlieflich hilt die Frage fiir unlosbar, ob Seele und Geist identisch seien oder
unterschieden werden miissten (De opificio Die XVIII 1; vgl. Rieger, a.a.Q., Sp. 1062). Tho-
mas von Aquin lehrt dichotomisch (vgl. Summa Theologica, Ia1, Prolog & xxv.4).

B Vgl. Gen 2,7; 35,18; Ps 31,5; 104, 30; 1K6n 17, 21; Jes 10,18; 14,9 F.; Koh 3,21; 12,7; Hi 32,8; 33,4.

" Judith 10,13; 2 Makk 6,30; 7,37; 14,38; 15,30; 4 Makk 1,20.26f.32; 10, 4; 13; 14, 6. Testament

Dan 3,1.6; Testament Napthali 2,24; und 1. Henoch 71,11.

Vgl. 1Petr 1,18; 2,24; 4,1.

' Vel.z.B. R6m 6,13.19; 8,3; 12,1; 1 Kor 6,15.19f,; 15,35 ff.; Gal 4, 4; Phil 1, 20; ,,Leib Christi“ in
Rém 7, 4; 12,5; 1Kor 1,13; 6,15f; 10,16 f.; 11, 27; 12,12 fT.

7 Vgl. Joh 1,14; 1Joh 4, 2. Siehe zusitzlich auch Hebr 10,5 ff.



290 Michael Stadler

letztlich ganzheitlich als Reintegration der Person bei der Auferstehung in
einen neuen, geistlichen Kérper,* weshalb man auch von einem ,holisti-
schen Dualismus® gesprochen hat.”

Was den Menschen vom Tier unterscheidet, ist gewiss seine Personalitit,
sein Ich-Bewusstsein, mit dessen Hilfe er sich selbst bestimmen und auch
transzendieren kann, sowie seine Verantwortung. Wenngleich nach Gen
1,20 und 2,19 auch die Tiere als ,lebende Seelen*”® bezeichnet werden (wie
in Gen 2,7 in Blick auf den Menschen), so wird doch nur vom Menschen
ausgesagt, dass Gott selbst ihm ,,Atem der Leben® (Plural) einhauchte (Gen
2,7), was ein Hinweis darauf sein konnte, dass der Mensch mehrere Arten
von Leben, eben nicht nur Seelen-Leben, sondern auch Geist-Leben in sich
hat. Das betrifft allerdings den geschaffenen menschlichen Geist und ist noch
nicht der (ungeschaffene) Heilige Geist und macht Menschen auch nicht we-
senhaft géttlich oder zum Teil eines irgendwie umfassenden Gottesgeistes.
Daher entspricht nicht nur die dichotome Unterscheidung des Menschen
nach Seele und Leib, sondern auch die nach Geist, Seele und Leib der Bibel.”

Mit dem anthropologischen Geist ist allerdings nicht etwa das gemeint,
was man als ,,das Geistige“ bezeichnet, also der menschlicher Verstand: Die-
ser gehort zusammen mit Wille und Gefiihl zum Bereich der Seele. Und
,Leib“ meint den Menschen in seiner Geschopflichkeit, Leiblichkeit, Stind-
haftigkeit und Sterblichkeit.?> Gerade wegen seiner Verklammerung mit
Gottes Geist steht der menschliche Geist fiir die Transzendenzdimension
und fiir das Gottesbewusstsein des Menschen, d. h. fiir dessen Bezogenheit
auf Gott und auf die unsichtbare Welt. Der Geist ist die Fahigkeit und die
Bestimmung des Menschen, Gott verantwortlich zu sein. Der Mensch als

¢ Vgl. J. K. Chamblin, 767; 1Kor 15, 42-58; Phil 3, 20f. Siehe auch Lk 24, 40; Joh 20, 27.

9 Vgl. J. W. Cooper, Body, Soul and Life Everlasting. Grand Rapids 1989, 50.179.

2 Vgl. auch Gen 1,21.24.30; 9,4.10.12.15f. Es ist falsch, seit der rationalistischen Philoso-

phie von Descartes die Tiere als seelenlose Maschinen zu sehen. Gemif} Ps 104,30 ist der

gottliche Lebenshauch auch bei der Erschaffung der Tiere beteiligt (vgl. auch Koh 3,21).

,Obwohl sich die philos. Unterscheidung zwischen anima vegetativa (Lebensprinzip des

M., das er mit Tieren und Pflanzen teilt), anima sensitiva (Empfindungsprinzip, geteilt

mit hoherentwickelten Tieren) und anima rationalis (Vernunftprinzip) mit dem christl.

Menschenbild nicht spannungslos vereinbaren ldsst, gibt es eine Nahe und Verbundenheit

des Menschen zur tierischen Lebensform® (Hdrle, W., Art. Mensch — VII. Dogmatisch

und Ethisch, in: RGG* 2002, Sp. 1070) Dennoch weif} die Bibel nichts von einer Trennung
eines immateriellen Teiles (Seele?) und eines materiellen (Korper) beim Tod von Tieren,

bzw. der Wiederherstellung beider in deren Auferstehung o. A.

Unter den Kirchenvitern finden sich fiir diese trichotomische Sicht m. W. nur Tatian, z.T.

Origenes, Irenaeus, (Haer, I 5,6; 6,15 1, 24,4; vgl. E. Schweitzer, Art. Pneuma, mvevpa-

tinde. in: TRWNT, VI, Stuttgart 1959, 395) und z.T. Tertullian, der das physische Sein

als ,,den Kérper der Seele” und die Seele als ,Gefaf des Geistes” bezeichnete (zitiert in

J. Penn-Lewis, Seelenkrifte kontra Geisteskrifte. Dt. Ubers. von Soul and Spirit (1903).

Liidenscheid 2003.

2 Vgl. H. Lichtenberger, Art. Mensch - V. Neues Testament in RGG* 2002, Sp. 1060; U.
Schnelle., Neutestamentliche Anthropologie. Jesus — Paulus - Johannes. Neukirchen-
Vluyn 1990, 66 ff.; R. Jewett, Paul’s Anthropological Terms. A Study of their use in conflict
settings. Leiden 1971, 201ff. 456 f.

21



»Der Geist gibt Zeugnis unserem Geist ... 291

Ebenbild Gottes hat darin eine Ahnlichkeit und Entsprechung Gott gegen-
tiber.” Gott kann mit seinem Geist zum Geist des Menschen in Beziehung
treten. Der Geist steht so fiir Gewissensstruktur, Intuition und die Gemein-
schaft des Menschen mit Gott.**

Die menschliche Seele ist, wie Richard Swinburne schreibt, wozu ,the
(pure) mental properties belong. On the dualist account the whole man has
the properties he does, because his constituent parts have the properties
they do [...] imagine a cat because my soul does.” Die Beschreibung der
Seele als Wille, Verstand und Gefiihl* trifft das sehr gut. Die Seele steht
somit fiir die Personalitdt, Subjekthaftigkeit und das Ich-Bewusstsein des
Menschen, und ist von der Seele der Tiere unterschieden, die instinkthaft
wollen, denken und fiithlen. Der Kérper schliefilich ist Sitz unseres (Um-)
Welt-Bewusstseins durch unsere fiinf Sinne.

Wenn man in den anthropologischen Kategorien einer Dichotomie
spricht, dann muss man den Menschen als Geist oder Seele oder als beides
(Geist-Seele) einerseits und als Leib andererseits verstehen,” wenn man tri-
chotomisch redet, jedoch als Geist, Seele und Leib.® In gewissem Sinne be-
steht der Mensch aus zwei , Teilen®, dem immateriellen Teil der Geist-Seele
und dem materiell-stofflichen des Leibes. Somit kénnte man sowohl von
einer Dichotomie, als auch von einer Trichotomie sprechen.”

Augustinus jedoch erkennt in der Seele eine trinitarische Struktur als Ab-
bild Gottes im Menschen: Erinnerung, Erkenntnis, Liebe.* Ahnlich lehren

2 Wenngleich das nach dem Siindenfall vom nicht wiedergeborenen Menschen nur formal-
strukturell und nicht inhaltlich behauptet werden kann. Der unerloste menschliche Geist
ist gefallen und in Beziehung zu Gott tot in »Vergehungen und Stinden® (Eph 2,1). Durch
die ,,neue Schépfung” in der Wiedergeburt wird der menschliche Geist durch Gott leben-
dig gemacht, jedoch nicht nur runderneuert, sondern neu geschaffen.) -

2 Vgl. W. Nee, Der geistliche Christ. Gesamtausgabe. Berneck 0.].,, 239 ff.

2 R. Swinburne, The Evolution of the Soul. Oxford *1997, 145.

% Vgl. Nee, Christ, 37, 361-509; T. Austin-Sparks, Was ist der Mensch? Kap. 3.
www.austin-sparks-net/deutsch/buecher, u.a.

27 Siehe 1 Kor 5,3.5; 7,34; 2 Kor 7,1 und Hebr 12,23; Offb 6,9; Offb 20,4 (kérperlose Menschen-
wesen im Zwischenreich nach dem Tod vor der Auferstehung)

% Im Geist wohnt Gott, in der Seele das Ich, im Leib die Sinne.“ A. Murray, The Spirit of
Christ. Thoughts on the Indwelling of the Holy Spirit in the Believer and the Church.
www.exodus-verlag.de

¥ Vgl. R. Antholzer, Geist, Seele, Leib — Der Mensch in seiner Beschaffenheit. www.gibb-ev.de/
Downloads/Anthropologie_2.pdf. Laut Antholzer habe sich Luther manchmal dichoto-
misch, manchmal trichotomisch gedufert. Luther hat dabei trichotomisch ,,den Geist im
Menschen nicht als die Seele qua Vernunft [verstanden,]” sondern als die Personmitte, in
der der Mensch durch die Macht bestimmt wird, die sein ganzes Lebensverhalten in Ver-
nunft und Sinnen durchdringt und beherrscht. Ist sein Geist im Glauben dem Wort und
Geist Gottes gedffnet, so wird der ganzen Mensch ,geistlich’, herrscht dort widergéttliche
Macht, so wird er ,fleischlich® in einem tieferen, nicht anthropologischen, sondern theo-
logischen Sinn der Unterscheidung von ,Geist' und ,Fleisch’, (W. Joest, Dogmatik. Bd. 2.
Der Weg Gottes mit dem Menschen. Géttingen *1993, 349, Anm. 1.

* Vgl. Rieger, a.a.O., Sp. 1062, Kersting, W., ,Noli Foras Ire, In Te Ipsum Redi®. Augustinus
iiber die Seele, in: Jiittemann, G. / Sonntag, M./ Wulf, Ch. (Hgg.), Die Seele. Ihre Geschich-
te im Abendland. Géttingen *200s5, 73.



292 Michael Stadler

spater Anselm und Bonaventura. Duns Scotus sieht die menschliche Natur
nicht aus Teilen bestehend, weil der Mensch sonst ein Aggregat wiire, son-
dern in einer dariiber hinausgehende Einheit (In sententias, III, d.22,q.1).
Dies entspricht dem heutigen Konsens in der theologischen Anthropolo-
gie, dass der Mensch nicht als zusammengesetztes Wesen verstanden wird,
sondern als Einheit, an der Leibhaftigkeit/Kérperlichkeit und Geistigkeit/
Beseeltheit nicht als Teile, sondern nur als unterschiedliche Aspekte ein
und desselben Wesens verstanden werden.” So konnte man in Anlehnung
an Augustinus’ Seelenverstindnis das Wesen des Menschen trinitarisch
fassen als Dreiheit in der Einheit und als Einheit in der Dreiheit.*

Und obwohl wir gesehen haben, dass ein dichotomisches Verstindnis
des Menschen eine Trichotomie nicht notwendigerweise ausschlieflen,
und beides auch nicht notwendigerweise den Menschen ,zerteilen“ muss,
sondern vom neutestamentlichen Befund her nachvollziehbar ist, hat sich
doch, nicht zuletzt auch wegen des Einflusses von Platon, Augustinus und
den Reformatoren, in der westlichen Theologie so gut wie ausschliefllich
die bis dahin ohnehin schon iiberwiegend vertretene dichotomische An-
thropologie durchgesetzt.

Hierzu trug wohl auch die offizielle Ablehnung der Trichotomie auf dem
VIIIL Okumenischen Konzil von 869/70 in Konstantinopel bei.* Allerdings
bezog sich diese Ablehnung der Trichotomie auf eine Zwei-Seelen-Leh-
re (Seele, Seele, Korper) des Patriarchen Photios,* der im aristotelischen
Sinne die unsterbliche, hohere Geist-Seele von der irdisch-verginglichen
tierischen Seele im Menschen unterschied.* Selbst Karl Barth meinte: ,,Der
T.[richotomismus] miisste notwendig auf die Anschauung und den Be-
griff von zwei verschiedenen Seelen und damit auf eine Aufspaltung des
menschlichen Seins hinauslaufen. Das macht die Heftigkeit versténdlich,
mit welchem er auf dem vierten konstantinopolitanischen Konzil verurteilt
worden ist“* Die Postulierung dieser Notwendigkeit” ist jedoch ebenso
verfehlt, wie eine Verbindung der Ablehnung der Trichotomie von Leib,

' Vgl. Hirle, Mensch, Sp. 1069. Swinburne dagegen sieht aufgrund der Trennung von Seele und
Kérper im Zwischenstand zwischen Tod und Auferstehung die Einheit beider nicht als not-
wendig, sondern nur als kontingent fiir das Menschsein an. Vgl. Swinburne, Evolution, 152.

# Daher Dennis und Rita Bennetts Buchtitel: ,Die Trinitédt des Menschen®. Vgl. D. u. R.
Bennett, Die Trinitit des Menschen. Die dreidimensionale Erlosung — Heil fiir Geist, Seele
und Leib. Erzhausen 1980.

# Dieses Konzil mitsamt seinen Entscheidungen ist von den Ostkirchen nie anerkannt wor-
den. Es gab (nach &stlicher Zihlung) nach dem VII. Konzil im Jahre 787 kein gesamt-
kirchliches Konzil mehr.

* Vgl. H. Denzinger, Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrent-
scheidungen. P. Hiinermann (Hg.), Freiburg i. Br. 71991, 299-306, v.a. Nr. 657 (303f.).

* In anderer Form ist ein Nachweis der angeblichen ,,Lehre von den zwei Seelen® bei ihm
nicht moglich. Vgl. B. Ignatiou, Patrologia Graeca. Bd. 98, col. 104, D. Dvornik, The Pho-
tian Schism. History and Legend. Cambridge 1948, 216 ff.

* K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik. Bd. II1. Ziirich 1948, 427 f.

Ironischerweise protestierte Barth ja andernorts so deutlich gegen die ,,Religion” im Na-

men der Offenbarung.



»Der Geist gibt Zeugnis unserem Geist ...“ 293

Seele und Geist mit diesem Konzilsbeschluss durch die rémisch-katho-
lische Kirche.”® Rahner lehnte die Trichotomie ab, weil dadurch der Geist
zum ,Widersacher der Seele“ werde und sich daraus ein ,essentieller [...],
also unversohnlicher Widerspruch zur Geschichte der Erde und zum Leib“
ergebe.” Das ist jedoch nicht der Fall. Nur unter der Bedingung des Siin-
denfalls (infralapsarisch) ist das Adjektiv ,seelisch® im Neuen Testament
negativ konnotiert (vgl. 2Kor 2,14; Jud 19), so dass zwischen Seele und
Geist, trichotomisch gedacht, nicht generell und auch nicht essentiell ein
unversbhnlicher Widerspruch besteht.** Nur so lisst sich auch Bonhoeffers
scharfe Kontrastierung von ,pneumatisch® und ,,psychisch**' verstehen,
wobei er zugleich immer vor doketischen Kurzschliissen warnte.*

Da sich nach dem Siindenfall die Seele als Konnex und Verbindungsbe-
reich zwischen Geist und Korper nicht mehr nach innen fiir die gottlichen
Impulse des Geistes 6ffnete, sondern sich nach auflen den Sinnes-Impul-
sen und Trieben des Korpers unterwarf, wurde der Mensch bediirftig nach
einer Neuschopfung des gefallenen menschlichen Geistes und nach einer
Geburt von oben im Heiligen Geist,* wodurch eine Erneuerung des Sinnes
(Rom 12, 2; Eph 4, 23) sowie durch tigliche aktive Verleugnung seines bisher
gewohnten eigenmichtigen Selbstlebens (Lk 9,23f.; 14,26 f.; 2Kor 4,18) als
»Ziel des Glaubens die Rettung der Seele“ (1Petr 1,9) erst méglich wird.
Die Verbindung der nicht erneuerten menschlichen Seele - auch nach der
Neuschaffung des menschlichen Geistes — mit den Sinnen und dem Leib
(wofiir im Neuen Testament auch das Synonym Fleisch gebraucht wird)*
nennt Paulus ,,Fleisch® (sarx) und einen irdischen (Jak 3,14f.), menschlich-
natiirlichen (1Kor 3,3f), jedoch nicht vom Heiligen Geist (im menschlichen
Geist) dominierten Wandel ,,fleischlich“.*

Was spricht ferner fiir das christliche Menschenbild als Trichotomie bzw.
Trinitdt? Nicht nur, weil es langst nicht bewiesen ist, dass die beiden klas-
sischen biblischen Belegstellen 1Thess 5,23 bzw. Hebr 4,12 fiir Trichotomie

*® Vgl. LThK, I, Freiburg i. Br. 1957, Sp. 716 f.

* K. Rahner / H. Vorgrimler, Kleines Theologisches Worterbuch, Freiburg i. Br. 1979, 420.

0 Vgl. Austin-Sparks, Was ist der Mensch, Kap. 2.

! Vgl. D. Bonhoeffer, Gemeinsames Leben, Miinchen »1987, 22f. 26-33.

2 Vgl a.a.0,, 103.

* Vgl. 2Kor 5,17; Joh 1,13; 3,3; Murray, Spirit.

“ Vgl. Mt19,5f.; 1Kor 6,16; Eph 5,29-31; Joh 6,53-56; Mt 26,26 par.

% Vgl. Rém 8,3-13. So wird auch leicht verstindlich, warum Paulus von der ,Siinde im
Fleisch® spricht (8,3), von der Siinde im ,sterblichen Leib® und in dessen Begierden
(6,12f; 7,17.20), vom erforderlichen T6ten der ,,Handlungen des Leibes* (8,13), von den
»Leidenschaften der Siinden [...] in unseren Kérpergliedern® (7,5), vom widergéttlichen
»Gesetz der Siinde, das in meinen Kérpergliedern ist” (7,23), ja sogar von seinem Kérper
als ,Leib des Todes” (7,24), ohne dies etwa im gnostischen Sinne grundsitzlich und we-
senhaft leibfeindlich oder abwertend zu meinen. Vgl. hierzu auch M. Haller, Das herrliche
Evangelium. Teil I. Adliswil 1979, 115-131, ders., Der Heilige Geist. Wesen und Wirksam-
keit. Bd. 1. Adliswil 1991, 53-62, ders., Der Heilige Geist. Wesen und Wirksamkeit. Bd. 2.
Adliswil 1992, 8-19.105-118.139-165, ders., Der Heilige Geist. Wesen und Wirksamkeit.
Bd. 3. Adliswil 1992, 1-165.

-



294 Michael Stadler

nicht aussagekraftig seien, legt der biblische Befund dennoch die Tricho-
tomie nahe, d.h. eine Unterscheidung von Seele und menschlichem Geist.
Zunichst einmal werden Seele und Geist im Neuen Testament nicht beliebig
synonym verwendet. Hinweise auf Impulse z. B. beziiglich Inspiration, Fiith-
rung, Warnung, Vision etc. des innewohnenden heiligen Geistes im Christen
tragen ausschliefllich die Beschreibung ,,Geist®, niemals Seele.*” Dann lesen
wir in Sach 12,1: ,,Es spricht der Herr, der [...] den Geist des Menschen in sei-
nem Inneren bildet.“ Hier kann es sich nicht um den Heiligen Geist handeln,
denn der muss nicht erst gebildet werden, und auch die Seele des Menschen
wird nicht in seinem Innern geformt, sondern allenfalls in seinem Korper.

Aufgrund von 1Kor 14,14 (,denn wenn ich in Sprachen bete, dann be-
tet mein Geist®) ist klar, dass Paulus seinen eigenen menschlichen Geist
meint.* Und aus seinen folgenden Sitzen geht hervor, dass er die Bereiche
seines menschlichen Geistes und seines menschlichen Verstandes gegen-
tiberstellt und sie voneinander unterscheidet. Geméfd einer nur dichoto-
mischen Differenzierung von Geist-Seele und Korper, wiren jedoch der
menschliche Geist und der menschliche Verstand nicht unterscheidbar,
sondern Teil einer gemeinsamen inneren Wirklichkeit.

Eine geistliche Schliissel-Aussage wie die in 1Kor 6,17, ,Wer aber dem
Herrn anhingt, ist ein Geist mit ihm®, {iber die allgemein ja auch nur sel-
ten gepredigt wird, mutet die meisten Christen bestenfalls unversténdlich,
schlimmstenfalls haretisch an. Wo und wie soll diese Einheit denn stattfin-
den? Wo ist denn der Locus unserer Begegnung mit Gott? Gewiss nicht in
unserer Seele, in der sich sonst alles vermischen wiirde, sondern im mensch-
lichen Geist.*

Was ist denn das Neue, was geworden ist durch die in 2Kor 5,17 genann-
te ,neue Schopfung®, wenn nicht unser Geist (trichotomisch)? Wie einfach

“ Angeblich intendiere Paulus in seinem Gebet um Bewahrung von Geist und Seele und
Leib ebenso wenig eine dreifache Aufgliederung des Menschen, wie Jesus den Menschen
in Lk 10,27 par. in vier Teile (Tetrachotomie) aufgliedern wollte [dies kann dadurch ent-
kriftet werden, dass das Zitat von Dtn 6,5 im MT dreigliedrig ist und - ohne Nennung
von Verstand - geradezu ein Menschenbild nach Geist (Herz), Seele und Leib (Kraft) un-
terstiitzt]. Und bzgl. Hebr 4,12 wiirde das Verb ,,scheiden” im N'T' niemals fiir das Unter-
scheiden zweier unterschiedlicher Dinge gebraucht, sondern nurim Sinne eines Aufteilens
verschiedener Aspekte der gleichen Sache (vgl. Hebr 4,2; Lk 11,17f.; Mt 27,35; Joh 19,24).
Demnach wiirde das Wort nicht Seele und Geist trennen als ob diese zwei unterschied-
liche Dinge wiiren, sondern Seele und Geist aufteilen, um ins Innerste einzudringen. Vgl.
K. Riddlebarger, Trichotomy: A Beachhead For Gnostic Influences. (2004; http://home.
christianity. com/local/ 48445.html). Dagegen ldsst sich zumindest am Beispiel des Mar-
kes, das tiefer liegt als die Gelenke, durch Ableitung feststellen, dass der Geist tiefer im
Innern liegt als die Seele (vgl. Austin-Sparks, Was ist der Mensch, Kap. 2).

7 Vgl. Mk 2,8; Lk 1,80; Apg 19,21; 20,22 (es ist schwerlich denkbar, dass Paulus in der Seele
gebunden gewesen wire); 1Kor 2,11; Joh 4,24, v.a. Offb 1,105 4, 2a!

% Dieses pneuma ist z. B. eindeutig unterschieden von seinem nous (Verstand). Vgl. Schweit-
zer, ThHWNT, 435.

# TIch bestreite nicht, dass uns Gott auch im Wort und in den Sakramenten (Taufe und
Abendmahl) begegnen kann, doch auch dann ist der Locus dieser Begegnung unser
menschlicher Geist.



»Der Geist gibt Zeugnis unserem Geist ... 295

erklirt das auch die Crux interpretum von 1Joh 3,9 (,Jeder, der aus Gott
geboren ist, tut nicht Siinde, denn sein Same bleibt in ihm; und er kann nicht
stindigen, weil er aus Gott geboren ist), dass damit der nicht mehr zur Siin-
de fahige Geist des Menschen gemeint ist, in dem der Heilige Geist wohnt.

Das trichotomische Menschenbild ergibt fiir den Christen die Konsequenz,
aus der Dominanz des menschlichen Geistes zu leben, und nicht aus der der
Seele. Das erklart auch die fiir den ethisch-religiésen Menschen so anstofi-
ge Notwendigkeit, dass auch dieser sich bekehren muss, weil nicht nur das
stindige Leben Gott verfehlt, sondern auch das fromme, tugendhafte, edle
und vorbildliche menschliche Leben schlechthin, sofern es der seelisch-eigen-
michtigen und von Gott unabhingigen Quelle des Menschen entspringt. Es
erklért ferner, warum Jesus nicht nur unsere Siinden ans Kreuz tragen musste,
sondern uns selbst.”

Die ganze Realitit des tieferen Lebens im Geist aufgrund unserer Iden-
tifikation im Glauben mit Christi Tod, Grablegung, Auferstehung, Him-
melfahrt, sowie unserem Mit-Thronen mit ihm zur Rechten des Vaters®
ist vielen Christen nahezu unbekannt, oft suspekt oder gar ungeheuerlich.
Sie erfordert ein Bewusstsein tiber unsere Gemeinschaft mit dem Heiligen
Geistin unserem Geist. Andernfalls bleibt das ganze persénliche, alltigliche
Erleben des ,In-Christus-Seins®, das ,,In-ihm-Bleiben®, das existenzielle
Verstindnis der Einwohnungschristologie des Johannesevangeliums,* das
Betrachten der Herrlichkeit des Herrn® nur graue Theorie.

Die Implikationen der Trichotomie, d.h. das Einiiben des Wandels im
Geist, der eine Verleugnung der Seele erfordert, des Eigenlebens und -wol-
lens, wie es z. B. Jessie Penn-Lewis oder Watchman Nee beschreiben,>* veran-
schaulichen, wie Jesus von Nazareth ein demiitiges Leben in vollkommener
Abhiéngigkeit von Gott fiihrte, und begriinden die Hingabe fiir unsere eige-
ne Gottesbeziehung und Christusnachfolge.” Sie machen das ausgetauschte
Leben, dass Christus heute, hier und jetzt sein Leben durch uns, d. h. durch
unseren Geist, leben will, erst konkret fassbar und praktisch umsetzbar.

3. Implikationen eines sachgemiflen Verstindnisses des
anthropologischen Geistes

Die Verwechslung des anthropologischen Pneumas mit dem menschlichen
Verstand, die im Deutschen vom Wort ,,Geist“ her nahe legt, spricht ange-

* Vgl. zum ,edlen” Fleisch: Phil 3,4-7. Zu unserem Mit-Gekreuzigtwordensein vgl. Gal
2,19b-20; R6m 6, 4-10; 2 Kor 5,14.

' Vgl. Eph 2,6; Kol 2,12f; 3,1-4.

Vgl. Rebell, W, Alles ist moglich dem, der glaubt. Glaubensvollmacht im frithen Christen-

tum. Miinchen 1989, 74f.

> 2Kor 3,18; vgl. Hebr 12,2.

** Vgl. Penn-Lewis, Seelenkrifte, passim; W. Nee., Christ, 82fF,

** Vgl. Lk 22,42; Joh 4,34; 5,19.36.38; 6,57; 8,281.50; 12, 49; 14,10; 15, 5; Apg 2,22; Eph 2,105
Phil 2, 8f.13; Hebr 10, 7.



296 Michael Stadler

sichts dessen eine deutliche Sprache.”® Wie ist die Ablehnung von mensch-
licher Bildung durch den Apostel Paulus® sowie die Inkommensurabilitit
von menschlicher und gottlicher Weisheit*® anders zu erkldren als dadurch,
dass der Bereich der Seele mit ihrer Vernunft und Kultur sowie der des Geis-
tes im Menschen voneinander zu differenzieren sind? Warum sollte man
sich nicht auf seinen Verstand verlassen,” wenn doch Seele (und damit Ver-
stand) und Geist im Menschen ein und dasselbe wiaren? Wenn der seelische
und der geistliche Bereich nicht grundsitzlich unterschieden werden, dann
hat das Folgen. Die urchristliche, charismatisch geprigte Jesusbewegung
in freiem Wirken des Geistes wurde zunehmend intellektualisiert, dsthe-
tisiert, d.h. kulturell domestiziert und adaptiert, institutionalisiert und
gesellschaftlich hoffihig gemacht. Leben wich der Orthodoxie, Freude der
Monotonie, Freiheit des Geistes der Kontrolle von Dogma und Amt.
Shearer zeigt in seinem Online-Artikel ,,Body, Soul & Spirit",* wie das di-
chotomische Menschenbild den Weg bereitet hat fiir eine tiberheblich-kul-
turoptimistische, postmillenialistische Theologie. Andererseits verteidigt
gerade der Fundamentalismus die Dichotomie und wahrt so gleichzeitig
die In-Eins-Setzung von theologischem und kulturellem Konservatismus.®
Ja, unsere Anthropologie prigt in eminenter Weise unsere Theologie, sowie
die Art und Weise, wie wir einzeln und gesellschaftlich unser Christentum
praktisch leben. Die Tragweite dieser Uberlegung hinsichtlich der Frage
nach dicho- oder trichotomischem Menschenbild wurde bislang viel zu we-
nig erkannt.®® Die problematische Frage, wie es in einer — intellektuell und
dsthetisch betrachtet — hochzivilisierten Kultur wie Deutschland mit iiber

% Tst es nicht auch bezeichnend, wenn man bei einem Neutestamentler liest, dass Paulus
den Menschen als psychosomatische Einheit sehe, in der rationale, emotionale und kor-
perliche Funktionen integriert seien, und dabei der anthropologische Geist véllig iiber-
sehen wird? Vgl. Chamblin, ]. K., Art. Psychology in: Dictionary of Paul And His Letters.
Leicester 1993, 765. Ebenso erhellend ist die Tatsache, dass z.B. das englische Worter-
buch das Adjektiv ,soulish® gar nicht kennt, oder ,,psychikos* (seelisch) auch in deutschen
Ubersetzungen wie der Elberfelder Bibel, der Lutherbibel oder der Einheitsiibersetzung
mit ,natiirlich®, andernorts auch mit ,,niedrig gesinnt®, ,irdisch gesinnt®, ,irdisch® oder
wsinnlich® iibersetzt wird (vgl. 1 Kor 15, 44. 46; 1Kor 2,14; Jak 3,15) und damit den proble-
matischen biblischen Aspekt spezifisch des Einflusses der menschlichen Seele nicht zur
Geltung bringt.

¥ Vgl.1Kor 1,17f. 2,1 ff; Gal 1,11,

8 Vgl. 1Kor 3,181F; Jak 3,15 ff.

* Vgl. Spr 3,5; 28,26.

% Vgl. S.R. Shearer, ,Body, Soul and Spirit*. www.antipasministries.com/html/fileoo00036.

htm. Shearers Ausfithrungen sind grundsitzlich bedenkenswert, auch wenn Shearer an

einigen Stellen wenig differenziert argumentiert. Gleiches ist zu den Uberlegungen von

Gene Edwards zu sagen.

Vgl. Riddlebarger, a.a.O.

52 Siehe seine populirhistorisch formulierten Ausfithrungen in G. Edwards, The Highest
Life. Living with an Indwelling Lord. Wheaton *1991, 167-181. Oder wie Gresham Machen
schrieb: ,What is today a matter of academic speculation begins tomorrow to move armies
and pull down empires” (zit. nach W.L. Craig, Reasonable Faith. Christian Truth and
Apologetics, Wheaton *1994, xiii). Vgl. auch Austin-Sparks, Was ist der Mensch, Kap. 1.

6



~Der Geist gibt Zeugnis unserem Geist ... 297

tausend Jahren christlicher Tradition zu der Barbarei des Nazi-Regimes
kommen konnte, die z.B. Horkheimer und Adorno in ihrem Werk ,,Dia-
lektik der Aufklarung“ zu beantworten suchten, findet meines Erachtens zu
einem nicht geringen Teil auch in diesem Aspekt ihre Antwort.53

Der konstitutive und fundamentale Geist- und Offenbarungscharakter
des neutestamentlichen Christentums, der eben gerade nicht in wissen-
schaftlicher Theologie, Philosophie und Ethik, in dsthetischer Kirchenarchi-
tektur, Kirchenmusik und -liturgien aufgeht, wurde viel zu wenig beachtet.
Damit rede ich ebenso wenig einem grundsitzlichem Anti-Intellektualis-
mus oder - aufgrund der Voranstellung des menschlichen Geistes vor Seele
und Koérper - einem emotionslosen oder leibfeindlichen Christentum das
Wort.** Nein, die spirituelle Lebensauflerung war fiir Paulus ganzheitlich:
Da hatte gerade der Korper mit seinen Gesten wie Kniebeugen oder Hin-
deheben beim Gebet ebenso Raum wie der Intellekt fiir das Lesen seiner
Briefe und das Gefiihl beim Ausdruck von Freude und Trinen. Es geht bei
dieser trichotomischen Differenzierung nicht um ein Entweder-Oder, son-
dern um eine Neuausrichtung des jahrhundertealten verheerenden seeli-
schen Gefilles zugunsten des menschlichen Geistes.

Ist es nicht bezeichnend, dass Jesus von Nazareth kein im konventio-
nellen Sinne gelehrter Mann (als Schriftgelehrter oder Priester) war, son-
dern Handwerker?®* Und auch unter seinen zwélf Jiingern berief er unseres
Wissens keinen einzigen aus diesen beiden religiésen und hoch angesehenen
Berufen, sondern im intellektuellen Sinn ungelehrte und ungebildete Man-
ner.*® Paulus war zwar sehr gebildet, brachte jedoch nach seiner Bekehrung
Jahre in der arabischen Eindde zu,"” und spiter mafd er kulturellem Status,
Ansehen oder Bildung nur geringen Wert zu.*® Auch Mose hatte der Uberlie-
ferung zufolge Jahrzehnte in intellektuell betrachtet eine einfiltige und ele-

® Vgl. M. Horkheimer / Th. W. Adorno, Dialektik der Aufklirung: philosophische Frag-

mente, Frankfurt a. M. 1969. . Austin-Sparks bringt diese Problematik wie kaum ein an-

derer auf den Punkt. Vgl. ders., Was ist der Mensch? Kap. 5.

Immerhin: Bei aller Angst vor einem anti-intellektuellen Christentum, ist doch anzumer-

ken, dass die intellektuelle Ausprigung des ,seelischen” Christentums wesentlich mehr

Menschen in dogmatisch legitimierter Inquisition, Folter, Hinrichtung und Glaubenskrie-

gen auf dem Gewissen hat als alle so genannten schwirmerischen Gruppen der emotionalen

Auspragung des ,,seelischen” Christentums zusammengenommen (als ob die praktisch sin-

gulire Entgleisung tauferisch gesonnener Christen in Miinster der schlimmste Horror der

Kirchengeschichte gewesen wire!). Der Preis, den die Christenheit bislang fiir ein intellek-

tuell respektables Christentum zahlte, war hoch. Vgl. Edwards, Life, 162 ff.

% Jesus war unter drmlichsten Umstinden zur Welt gekommen und die ersten Zeugen der
Geburt des Herrn waren arme Hirten.

% Vgl. Apg 4,13. Das war auch die Sicht in der Alten Kirche. Vgl. Justin, Apologie I 39; Ori-
genes, Contra Celsum V1 2; Theophilus von Antiochien, Ad Autolycum, I1 35; M. Minucius
Felix, Octavius 16; Chrysostomus, In Matthaeum homiliae 1 4; XXXIII 4; LXXVIII 25,3;
Augustinus.

¢ Vgl. Gal1,17f. Vgl. R. Riesner, Die Friihzeit des Apostels Paulus. Studien zur Chronologie,
Missionsstrategie und Theologie, WUNT 71, Ttibingen 1994, 227-231.

% Phil 3, 4-10; Rom 12,16; 1 Kor 1,17-29; 3,18 f.; vgl. auch Jak 2,1-7.

6

&



298 Michael Stadler

mentare Tatigkeit als Hirte versehen; ebenso konnte David elementare Geist-
erfahrungen® in der Schlichtheit seiner Hirtentitigkeit gemacht haben, die
sich spiter als {iberaus wertvoll erwiesen. Prisca und Aquila schlief8lich, die
zu Paulus’ fihigsten Mitarbeitern gehorten, waren Zeltflicker.”

Doch daran orientierte sich der Mainstream des Christentums, der sich
in der Kirchengeschichte durchsetzen und gesellschaftlich etablieren konn-
te, nicht - bis heute. In einer Gesellschaft, in der die allermeisten Christen
weder lesen noch schreiben konnten, und auch, wenn sie es gekonnt hatten,
keine Bibel besaflen,” gab es in Damaskus einen Jiinger namens Hananias,
der Gottes Stimme horte, eine Vision hatte und selbstverstindlich mit Gott
dialogisch kommunizierte, dass er sein Leben riskierte, weil es fiir ihn au-
er Frage stand, dass er sich bei seinem gefahrlichen Auftrag verhért haben
konnte. In Korinth 6ffneten sich nicht wenig schlichte Leute derart dem Geist
(und Paulus war weise genug, mit seiner Kritik an ihrer seelischen Unreife,
nicht den willkommenen Geist zu dimpfen und so das Kinde mit dem Bade
auszuschiitten!), dass esihnen ,an keiner Geistesgabe gemangelt hatte®’> Und
ironischerweise finden wir gerade im 1. Korintherbrief die einzigen ausfiihr-
licheren normativen Verweise auf einen neutestamentlichen Gottesdienst!

Wir verfiigen heute iiber einen nie dagewesenen Reichtum an Bibeliiber-
setzungen, internationaler, konfessions- und religionsiibergreifender bibel-
wissenschaftlicher Forschung, an Kommentaren, Biichern, Internetartikeln,
Ausbildungsstitten, 6kumenischer Zusammenarbeit und Vernetzung, an
Liedgut, Konferenzen, Seminaren, Kursen, Predigten, Wissen, und dennoch
zeigt sich zugleich ein Mangel an geistlichem Tiefgang und genuin urchrist-
licher pneumatischer Erfahrung.” Manfred Haller schreibt:

»Die Formel: ,Wandelt im Geist* ist uns schon so gelaufig und vertraut, dass wir
keinen Gedanken mehr darauf verwenden, um herauszufinden, welche Wirk-
lichkeit sich hinter dieser Mahnung verbirgt. Dabei ist die Frage, ob ein Christ
im Geist oder im Fleisch ist, so grundlegend, dass ein Mensch, der im Fleisch lebt,
in seinem Christenleben unweigerlich scheitern muss. Viele helfen sich damit,
dass sie fiir das ,im Geist' ,im Glauben' setzen, obwohl dies keineswegs statthaft
ist, aber so kénnen sie sich unter dieser Formel wenigstens etwas vorstellen. Na-

¥ Vgl.18am 17,34f.37.

0 Vgl. Apg18,3.

7 Vgl. G. Edwards, The Secret to the Christian Life. Jacksonville, o.]., 145ff.; W. V. Harris,
Ancient Literacy. London 1989, 323 ff.330; M. Bar-Ilan, Illiteracy in the Land of Israel in
the First Centuries C.E., in: 8. Fishbane, S. Schoenfeld and A. Goldschlaeger (Hgg ), Essays
in the Social Scientific Study of Judaism and Jewish Society, II, New York 1992, 46-61.
Wen die inhaltliche Interpretation der Schrift durch die Christen zur Zeit des Neuen Tes-
taments, die sog. Interpretatio Christiana des Alten Testaments, interessiert, der findet zu
deren Auslegungsmodellen ,Verheiflung-Erfillung®, Typologie, heilsgeschichtliche Be-
trachtungsweise, Allegorese und paradigmatische Verwendung bei Hahn Grundlegendes:
Vgl. F. Hahn, Theologie des Neuen Testaments. Bd. II. Tiibingen 2002, 111-142.

72 Vgl.1Kor 1,7. Paulus schien viel mehr Probleme mit den Reichen und ,,Starken” zu haben,
als mit den einfachen und armen Leuten. Vgl. 1Kor 8,71f,; 10,23 F; 11,17 ff.

” Vgl. G. Edwards (Hg), The Present Status of Spiritual Experience in the Church, in: J.
Guyon, Experiencing the Depths of Jesus Christ. Jacksonville 1975, 147 f.



»Der Geist gibt Zeugnis unserem Geist ... 299

tiirlich, wenn ich an den Herrn glaube und versuche, mit bestem Wissen und
Gewissen Thm zu dienen, dann bin ich ,im Geist' und werde infolgedessen ,die
Werke des Fleisches nicht vollbringen’. Damit betriigen sie sich aber nur selbst.
Es kann einer nimlich glaubig und ein sehr guter evangelikaler Christ sein und
dennoch im Fleische leben und die Werke des Fleisches vollbringen. [...] Nein.
Das Wort geistlich ist eine allzu abgegriffene Miinze. Paulus weif§ genau, wovon
er redet, und wir wollen versuchen, aus der vollen, neutestamentlichen Offenba-
rung heraus zu verstehen, was es heif3t, ,im Geist* zu sein.“”

Paulus schreibt in Gal 6,8: ,,Wer in sein Fleisch hineinsit, wird vom Fleisch
Verderben ernten, wer aber in den Geist hineinsit, wird aus dem Geist ewi-
ges Leben ernten.”

»In den Geist hineinsiden heifft doch nichts anderes als alles, was wir sind, denken
und tun, iiber den Geist und aus dem Geist heraus zu tun. Nur im Geist ist der
Herr in uns anwesend, nur im Geist haben wir das gottliche Leben, das Auferste-
hungsleben Christi empfangen, und nur durch unseren Geist wird alles, was wir
denken, sagen oder tun, lebendig und geistlich wirksam. Mit anderen Worten:
wir miissen alles, womit wir uns beschiftigen, zunichst in unseren Geist eintau-
chen, mit unserem Geist abtasten und durchleuchten, und dann ernten wir daraus
Leben aus kommenden Zeitaltern! Nur der Geist vermittelt Leben, nur im Geist
wird alles lebendig und fruchtbar, nur durch den Geist lassen sich Dinge unter-
scheiden und wird der Tod und die Korruptheit unseres Fleisches diagnostiziert,
entdeckt und ausgeschieden. In den Geist sihen heifSt, unseren Geist trainieren,
ihn einiiben und anwenden, alles im Geist und durch den Geist sagen und tun.
So erweitert sich unter geistliche Kapazitit, so weitet sich auch unser Horizont, so
intensiviert sich unser geistliche Wahrnehmung bis hin zur Gottesschau.“”?

Mittlerweile diirfte klar geworden sein, dass es nicht darum gehen kann,
die Bibel wie ein ganz normales Buch zu studieren oder zu lesen. Wenn es
darum ginge, dann wiirden wir heutzutage in der gliicklichsten Zeit der
Kirchengeschichte leben, in der die besten und preiswertesten Bibelausga-
ben fiir praktisch jeden erhiltlich sind und mehr Menschen lesen kénnen
als frither. Auch wenn das fiir das evangelikale Verstindnis von Bibeltreue
ein Schlag ins Gesicht ist: Wire eifriges Bibellesen per se der Weg zu mehr
Geistlichkeit, dann wiren die ersten Christen von ihren geistlichen Ent-
wicklungsmoglichkeiten am stirksten benachteiligt gewesen, und unsere
Epoche die vielleicht geistlichste aller Zeiten. Doch dem ist nicht so.

4, Wie kann man die Bibel im ,,menschlichen Geist“ lesen?

Lassen wir hier bedeutende Vertreter dieser Praxis tiber die verschiedenen
Jahrhunderte zu Wort kommen:

™ Haller, Wandelt, 3. Es ist mir unverstdndlich, wie Lichtenberger einfach apodiktisch be-
haupten kann, mit dem neuen Wandel nach dem Geist sei der Geist keine anthropolo-
gische Grofle, sondern der Geist Christi . Vgl. Lichtenberger, Mensch.

> Haller, Wandelt, 13.



300 Michael Stadler

4.1. Friihe Beispiele: ,Lectio divina®, Ruminatio und Meditation

Die Bibel im Geist zu lesen, ist nicht neu. Man bezeichnete diese Art der
Lektiire frither als ,,lectio divina“. Die Intention der lectio divina ist es, ,,das
Wort Gottes zu dem bestimmenden Wort im Leben des einzelnen werden
zu lassen. Daraus resultiert ein ehrfurchtsvolles Lesen, ein Sich-Aneignen
der Texte und eine Art des Memorierens mit Hilfe der Meditation, die ins
Gebet miindet.” Bei dieser Eintibung geht es fiir den Menschen ,,um Verin-
nerlichung dessen, was er tut. Dieser Prozess will den Menschen treffen und
betreffen, ihn ganz fordern und einfordern, ja, umformen. Dies ist eine ganz-
heitliche Ubung, die den Menschen in der Tiefe seiner selbst anriithren, den
ganzen Menschen in seinem ,Erfasstsein’ von der Liebe und Erfahrung Got-
tes berithren und fordern will, sodass er dieses ,Erfasstsein’ verinnerlicht.“”

Bei den Wiistenvitern entstand die lectio divina als eine Form der
Schriftlesung, die nicht einfach nur das Lesen der Schrift beinhaltete, son-
dern vielmehr auch den Akt der Erinnerung und des Gebets einschloss.”
Die lectio divina ist fiir die Viter ein betendes Lesen und ein betendes An-
eignen der Heiligen Schrift.

7 Vgl. T. Dienberg, ,Eintibung in geistliche Vollziige — Formen geistlichen Lebens®, in:
»Lasst euch vom Geist erfiillen!” (Eph 5,18) - Beitrage zur Theologie der Spiritualitit. Bd.
4. Miinster 2001, 194. ,Mit Weismayer lisst sich sagen, dass das lateinische Wort ,medita-
tio dem griechischen ,meletan ~meléte’ und im Hebraischen der Wurzel ,haga’ entspricht.
Dabei bedeutet die hebridische Wurzel: ,etwas halblaut murmeln, beherzigen, bedenken'
so dass der Begriff ein akustisches und zugleich ein spirituelles Moment beinhaltet ..."
[a.a. 0., 220]. In der Meditation geht es weniger um Erkenntnis als vielmehr um das Be-
wahren des Wortes Gottes im Herzen. Auch die Meditation ist ein Memorierungsakt.
Die Meditation ist mit der lectio und der oratio verkniipft. Als die Wiistenviter aufs Feld
oder zur Arbeit gingen, murmelten sie laut die Verse der Bibel vor sich hin, sie kduten
sie sozusagen wieder. In der Tradition der Spiritualititsgeschichte wird diese geistliche
Ubung mit der ,Ruminatio‘ umschrieben [Vgl. B. M. Lambert, Art. Ruminatio, in: V.C.
Schiitz (Hg.), Praktisches Lexikon der Spiritualitit, Freiburg i. Br. 1988, 1072-1074. ,,Die al-
ten Ménche sowie viele Kirchenviter (Ruminare bzw Ruminatio: Wiederkiuen) erkliren
so eine Stufe der lectio divina. Sie deuten die reinen, wiederkduenden Tiere von Lev 11,3
oder Dtn 14, 6 allegorisch auf die reinen Menschen, die das Wort Gottes bestandig wieder-
kiauen. Diese Praxis kénnte sich auch auf Ez 2, 8-31 anlehnen: ,Ich af} sie und sie wurde siif8
wie Honig." Augustinus sagte in einer Predigt: Wer im Gesetz des Herrn Tag und Nacht
meditiert, der kaut gleichsam wieder und wird gleichsam am Gaumen des Herzens vom
Wohlgeschmack des Wortes erfreut (Sermo 149) [a.a. 0., 1073]. Die M6nche wiederholten
wihrend ihrer Arbeit Psalmverse oder Bibelzitate, um so eine grofie Vertrautheit mit dem
Wort Gottes zu erlangen. Im Westen trat im Lauf der Zeit die Ruminatio, das Einschwin-
gen in das Wort Gottes durch Wiederholung von Worten und Versen innerhalb der Medi-
tation, zugunsten einer verstandesmiffigen Beschiftigung mit dem Worte Gottes zuriick.
(Vgl. Dienberg, a.a.0., 221) ,,Jm Christentum ist Meditation untrennbar mit Begegnung
verbunden, primir, die Begegnung mit dem Wort Gottes. Es geht nicht um das Sich-Ver-
lieren in einer Wirklichkeit jenseits des Menschen, um das Aufgehen in einem anderen
Raum ... Meditation ist eine Ubung und zugleich eine Methode mit dem Ziel, Christus zu
begegnen. Es ist ein Liebesgeschehen aus dem Glauben heraus® (Dienberg, a.a.O., 223).

77 Na.@.187F

% Aa0;., 195,



»Der Geist gibt Zeugnis unserem Geist ... 301

»Im 12. Jahrhundert formuliert der Karthauserménch Guigo I (1 1188) die Vie-
rerkette von ,lectio - meditatio - oratio — contemplatio’, die im wesentlichen
der Praxis der Wiistenviter entspricht, doch nun in ein theologisches System
gefasst ist. [...] Fiir Guigo ist die lectio eine Haltung des Gebets. Das Lesen
ist absichtslos, da es nicht darum geht, Wissen zu erwerben oder ein gewisses
Pensum zu absolvieren [was fiir uns heute heifit: verabschiede dich von deinen
Bibellesepldnen!]. Der ganze Prozess zielt fiir Guigo auf das Gebet ab, nicht auf
das Lesen. [...] Ein gutes Vorbild wird in der Gestalt Mariens in den Evangelien
beschrieben, die deutlich macht, worum es geht; namlich weniger um intellek-
tuelle Erkenntnis als vielmehr um Erkenntnis des Herzens: ,Maria bewahrte al-
les, was geschehen war, in ihrem Herzen und dachte dariiber nach® (Lk 2,51)“7

Die lectio divina erfordert Demut, denn der Leser kann das Ergebnis nicht
von sich aus bewirken, es liegt nicht in seinen Handen. ,,Die lectio erforscht,
was die meditatio findet und betrachtet; diese fithrt wiederum zur Anbe-
tung. Die contemplatio, die laut Guigo den vierten Schritt darstellt, ist eine
Gabe Gottes. Das ,Schmecken und Auskosten® der Schrift und der Liebe
Gottes wird von Gott geschenkt“.5°

Die lectio divina ist demnach weder ein Studium, noch eine einfach
geistliche Lesung oder Betrachtung, sie ist sowohl Studium, allerdings mit
dem Herzen, als auch Betrachtung, als auch Schriftlesung, und sie ist, wie
Friedmann schreibt, ,,mehr als all das, sie ist Gebet, das erwigende und
wverkostende Einsinkenlassen des Schriftwortes’. Weil die lectio divina vom
Wort der Schrift ausgeht, mich immer wieder auf dieses zuriickwirft und
es in mein Leben eindringen lésst, ist sie ein vorziglicher Weg, auf dem der
Geist Gottes mich selber und alle meine Lebensvollziige verwandeln und
mich zu einem wahrhaft geistlichen Menschen machen kann.*®

4.2. Eine Vertreterin des 17. Jahrhunderts: Jeanne Guyon

Eine der bedeutsamsten Personen, die eine dezidiert geistliche Rezeption
der Bibel wiederentdeckte, war die Franzosin Jeanne Marie Bouvier de la
Mothe Guyon. Sie schrieb: ,,Viele Christen fithlen sich nicht zu einer tiefen,
inneren Beziehung zu ihrem Herrn berufen. Aber wir sind alle ebenso ge-
wiss zu den Tiefen Christi gerufen, wie zum Heil.*** Mit tiefer, innerer Be-
ziehung meint sie die einfaltige, innerliche Liebeshinwendung zu Christus
im eigenen Herzen. Jeanne Guyon schligt vor, einen relativ einfachen und
praktischen Abschnitt in der Bibel auszuwihlen. Sodann kommt man still
und demiitig zum Herrn und liest vor ihm diesen Abschnitt. Das Gelesene
soll sorgfiltig, voll und behutsam in sich aufgenommen, geschmeckt und
verdaut werden, nicht schnell, sondern sehr langsam:

Poikva: Qa6

05 A0 107 £

¥ Vgl. E. Friedmann, Die Bibel beten. Lectio divina heute, Miinsterschwarzach 1995, 100.

8 J. Guyon, Experiencing the Depths of Jesus Christ, Jacksonville 1975, 1 (Ubersetzung vom
V£).



302 Michael Stadler

»Du schreitest nicht von einem Abschnitt zum néchsten voran, solange du nicht
das Herz dessen erspiirt hast, was du gelesen hast. Sodann kannst du den Ab-
schnitt der Schrift, der dich beriihrt hat, nehmen und in ein Gebet verwandeln.
Erst nachdem du etwas von diesem Abschnitt entnommen hast und nachdem
du weifdt, dass die Essenz dieses Abschnitts extrahiert und all dessen tiefer Sinn
ausgeschopft wurde, dann, fang an, sehr langsam, behutsam, und auf ruhige
Weise den nichsten Schriftabschnitt zu lesen. Es wird dich iiberraschen fest-
zustellen, dass, wenn deine Zeit mit dem Herrn voriiber ist, du nur sehr wenig
gelesen haben wirst, méglicherweise nicht mehr als eine halbe Seite. ,Das Beten
der Schrift wird nicht danach beurteilt, wie viel du liest, sondern nach der Art
und Weise, mit der du liest. Wenn du schnell liest, wird es dir wenig niitzen. Du
wirst wie eine Biene sein, die die Bliite einer Blume - sie tiberfliegend - nur kurz
antippt. In dieser neuen Art, betend zu lesen, musst du wie die Biene werden, die
in die innerste Tiefe der Blume eindringt. Du tauchst tief ein, um ihren tiefsten
Nektar herauszusaugen. [...] Tauche ein in die Tiefen der Worte, die du liest,
bis Offenbarung wie ein siifler Geruch dich umstrémt. Ich bin gewiss, dass du,
wenn du diesem Weg folgst, allmihlich ein sehr reiches Gebet erleben wirst, das
von deinem innersten Sein stromt. %

Sodann kommt Guyon noch auf eine zweite Art des Gebets zu sprechen,
die sie ,,das Betrachten des Herrn“ oder ,,das Warten auf den Herrn® nennt.
Dabei wird die Schrift verwendet, obwohl es um kein Lesen im strengen
Sinn des Wortes geht:

»Beim ,Beten der Schrift’ versuchst du in dem, was du liest, den Herrn zu finden,
in den Worten selbst. Dabei ist daher der Inhalt der Schrift der Fokus deiner
Aufmerksamkeit. Dein Ziel ist es, alles von diesem Abschnitt zu nehmen, das
dir den Herrn enthiillt. Wie steht es mit diesem zweiten Weg? Beim ,Betrachten
des Herrn' kommst du auf véllig andere Weise zum Herrn. Vielleicht muss ich
dir an dieser Stelle die gréfite Schwierigkeit mitteilen, die du haben wirst, indem
du auf den Herrn wartest. Es hat mit deinem Verstand zu tun. Der Verstand
hat eine sehr starke Neigung, vom Herrn abzuweichen. Darum benutzt du die
Schrift, um deinen Verstand zu beruhigen, wihrend du vor den Herrn kommst,
um in seiner Gegenwart zu sitzen und ihn zu betrachten. Es ist wirklich recht
einfach, das zu erreichen. Du liest zunichst einen Abschnitt aus der Schrift.
Sobald du die Gegenwart des Herrn spiirst, ist der Inhalt dessen, was du gelesen
hast, nicht linger wichtig. Die Schrift hat ithren Zweck erfiillt; sie hat deinen
Verstand beruhigt; sie hat dich zu ihm gebracht.®*

Guyon fiihrt das noch detaillierter aus:

~Wihrend du zum Herrn kommst, komme leise. Wende dein Herz der Gegen-
wart Gottes zu. Wie macht man das? Das ist ebenfalls sehr einfach. Du wendest
dich ihm durch Glauben zu. Durch Glauben glaubst du, dass du in die Gegen-
wart Gottes gekommen bist. Sodann, wihrend du vor dem Herrn bist, fang an,
einen Abschnitt aus der Schrift zu lesen. Wihrend du liest, halte inne. Diese
Pause sollte recht sanft sein. Du hast angehalten, damit du deinen Verstand auf
den Geist richtest. Du hast deinen Verstand nach innen gerichtet — auf Chris-

8N 2108
L



~Der Geist gibt Zeugnis unserem Geist ... 303

tus. (Du solltest dich immer daran erinnern, dass du das nicht tust, um ein
Verstindnis von dem zu erreichen, was du gelesen hast; vielmehr liest du, um
deinen Verstand von dufleren Dingen zu dem innersten Teil deines Wesens zu
lenken. Du bist nicht hier, um zu lernen oder zu lesen, sondern um die Gegen-
wart des Herrn zu erleben!

Wihrend du vor dem Herrn bist, halte dein Herz in seiner Gegenwart. Wie?
Das geschieht auch durch Glauben. [...] Jetzt, wihrend du wartest, lenke all deine
Aufmerksamkeit auf deinen Geist. Erlaube deinen Gedanken nicht abzuschwei-
fen. Sobald dein Verstand abzuschweifen beginnt, richte deine Aufmerksamkeit
sogleich zuriick auf das Innerste deines Seins. Du wirst frei von abschweifenden
Gedanken sein - frei von irgendeiner dufleren Ablenkung - und du wirst Gott
nahe gebracht. (Der Herr lasst sich #nur in deinem Geist finden, in der Verborgen-
heit deines Seins, im Allerheiligsten; dort ist es, wo er wohnt. Der Herr versprach
zu kommen und Wohnung in dir zu nehmen (Joh 14, 23). Er versprach, dort die-
jenigen zu treffen, die ihn anbeten und seinen Willen tun. Der Herr wird dir in
deinem Geist begegnen. Es war der heilige Augustinus, der einmal sagte, dass er
zu Beginn seiner christlichen Erfahrungen viel Zeit damit verloren hat, den Herrn
in duflerlichen Dingen zu suchen anstatt sich nach innen zu wenden.)

Sobald du dein Herz innerlich hin zum Herrn gewendet hast, wirst du ei-
nen Eindruck von seiner Gegenwart haben. Du wirst fihig sein, seine Gegen-
wart klarer wahrzunehmen, weil deine dufleren Sinne nun sehr ruhig und still
geworden sind. Deine Aufmerksambkeit ist nicht linger auf auflerliche Dinge
gerichtet oder auf oberflichliche Gedanken deines Verstandes; statt dessen be-
schiftigt sich dein Verstand auf eine siifle und stille Art und Weise mit dem, was
du gelesen hast und mit der Berithrung seiner Gegenwart.

O, es ist nicht, dass du dariiber nachdenken wirst, was du gelesen hast, son-
dern du wirst dich davon erndhren, was du gelesen hast. Aus Liebe zum Herrn
iibst du deinen Willen aus, deinen Verstand vor ihm ruhig zu halten. Sobald du
zu diesem Zustand gelangt bist, musst du deinem Verstand erlauben zu ruhen.
[...] In diesem friedvollem Zustand, schlucke was du geschmeckt hast. Zunichst
mag das schwierig scheinen, aber vielleicht kann ich dir zeigen, wie einfach es
ist. Hast du nicht gelegentlich den Geschmack von sehr wohlschmeckender
Speise genossen? Doch solange du nicht gewillt warst, die Speise zu schlucken,
hast du keine Nahrung empfangen. Es verhilt sich genau so mit deiner Seele. In
diesem ruhigen, friedvollen und einfachen Zustand nimm einfach das, was da
ist, als Nahrung in dich auf.

Wie geht man mit Ablenkungen um? Sagen wir, deine Gedanken fangen an
abzuschweifen. Wenn du einmal durch den Geist des Herrn tief beriihrt wor-
den bist und dann abgelenkt wirst, sei eifrig, deine wandernden Gedanken zum
Herrn zuriick zu bringen. Das ist die einfachste Weise auf der Welt, duflere Ab-
lenkungen zu {iberwinden. Nachdem deine Gedanken abgeschweift sind, ver-
suche nicht, dagegen anzugehen indem du das, was du denkst, inderst. Weifit
du, wenn du dich darauf konzentrierst, was du denkst, wirst du nur deinen Ver-
stand irritieren und ihn mehr aufwiihlen. Entferne dich stattdessen von dei-
nem Verstand. Wende dich nach innen hin zur Gegenwart des Herrn. Indem du
das tust, wirst du den Krieg gegen deine wandernden Gedanken gewinnen und
doch dich niemals direkt in den Kampf begeben! [...]

Die beste Weise, die Geheimnisse, die in der Offenbarung Gottes verborgen
liegen, zu verstehen und sie zur Ginze zu genieflen, ist es, diese tief in dein Herz



304 Michael Stadler

eingeprigt werden zu lassen. Wie? Du kannst das tun, indem du bei dieser Offen-
barung solange verweilst, wie sie dir das Gespiir des Herrn gibt. Wechsle nicht
schnell von einem Gedanken zum néchsten. Bleibe bei dem, was der Herr dir of-
fenbart hat; bleibe dort genau so lange wie ein Gespiir des Herrn auch dort ist.“®

Jeanne Guyon gibt zu, dass die Kontrolle der Gedanken wegen jahrelanger
gegensitzlicher Gewohnheiten anfangs schwierig ist, doch mit der Ubung
und der Gnade Gottes zunehmend gelingt.

4.3. Ein Glaubensheld des 19. Jahrhunderts: Georg Miiller

Wohl kaum ein Christ des 19. Jahrhunderts iibertrifft den ,Waisenvater®
von Bristol, Georg Miiller, in seinem tiefen Leben von Gebet, wunder-
samen Gebetserhorungen und geistlicher Erfahrung. Den Schliissel dazu
beschreibt er wie folgt:

»Das Wichtigste, was ich tun musste, war, mich dem Lesen des Wortes Gottes
hinzugeben, [...] damit so mein Herz durch das Wort Gottes, wihrend ich dar-
iiber nachsinne, in die erfahrungsgemifie Gemeinschaft mit dem Herrn hinein-
gebracht wird. [...] Obwohl ich mich sozusagen nicht dem Gebet, sondern dem
Nachsinnen hingab, so wandte sich dieses sofort mehr oder weniger zum Gebet.
Wenn ich so eine Zeit lang ein Bekenntnis ablegte oder Fiirbitte tat oder flehte
und danksagte, gehe ich zu den nichsten Worten oder zum nichsten Vers weiter
und wende beim Weitergehen alles in ein Gebet fiir mich selbst oder andere,
wie das Wort es flihrt; aber dabei halte ich mir bestindig vor Augen, dass die
Speise fiir meine eigene Seele der Gegenstand des Nachsinnens ist. [...] Aber
was ist nun die Speise fiir den inneren Menschen? Nicht Gebet, sondern das
Wort Gottes; aber es sei hier noch einmal gesagt: Nicht das einfache Lesen des
Wortes Gottes, [...] sondern das Betrachten dessen, was wir lesen, das Nachden-
ken dariiber und das Anwenden auf unsere Herzen. [...] Es ist so viel weniger zu
befiirchten, dass unser Denksinn wandert, als wenn wir uns dem Gebet hinge-
ben, ohne vorher eine Zeit zum Nachsinnen gehabt zu haben. [...] Ich verweile
deswegen so ausdriicklich an diesem Punkt, weil ich mir des ungeheuren geist-
lichen Nutzens und der Erfrischung bewusst bin, die ich fiir mich selbst davon
abgeleitet habe. [...] Nachdem ich diesen Weg nun iiber vierzehn Jahre erprobt
habe, kann ich ihn in der Furcht Gottes in vollem Ausmaf3 empfehlen.®

4.4. Ein zeitgenossischer Vertreter: Manfred Haller

Um die Bibel im Geist zu lesen, meint der Schweizer Bibellehrer Manfred
Haller (* 1943), sei es als erstes nétig, in unserem Innern einen Zustand her-
zustellen, der es moglich mache, unseren Geist von unserer Seele zu unter-
scheiden, so dass man untriiglich weif3, wann man den Geist beriihrt und
wann die Seele aktiv ist. Das geht, wie er ausfiihrt, iiber das ,Verleugnen
der Seele®

# A.a.0,, 10-12. Kursiv im Original.
% G. Miiller, The Life of Trust. Autobiography of Georg Miiller, London 1861, 206 ff.



»Der Geist gibt Zeugnis unserem Geist ... 305

»Wenn wir uns in der Stille vor Gott sammeln, oder wenn wir die Bibel 6ffnen
und darin lesen mochten, gilt es als erstes, alle Vorstellungen, Interpretations-
muster, alle Lehrsitze und tiberlieferten Anschauungen im Zusammenhang mit
unserem Glauben an Christus, unseren Herrn, beiseite zu legen, also zu ver-
leugnen, sie zu ignorieren, uns davon frei zu machen, damit wir Gott oder dem
Worte Gottes unvoreingenommen gegeniibertreten und Ihn so erleben wie Er
wirklich ist und nicht so, wie Er unserer Vorstellung oder Erwartung gemif3
sein sollte. Das ist ein hartes Stiick Arbeit und gelingt bei weitem nicht schon
beim ersten Mal. Aber wenn wir bewusst daran arbeiten und unermiidlich da-
rin {iben, gelingt es uns immer besser und in immer kiirzeren Zeitintervallen,
den Geist zu berithren und vom Geist beriihrt zu werden.

Dies ist der Punkt, an dem wir anfangen, im Geist wahrzunehmen und vom
Geist Offenbarungen und Mitteilungen zu empfangen. [...] die Seele zu verleug-
nen ist dasselbe wie den alten Menschen auszuziehen. Unser altes, iiberliefertes
Denken, unser altes, angelerntes Empfinden und Beurteilen, unsere alte, eigen-
willige Frémmigkeit taugen sowieso nichts im Bereich des Geistes. Nur eine er-
neuerter Sinn, nur ein erneuertes Denken, Fiihlen und Wollen ist fihig, das, was
der Geist von Gott vernommen und empfangen hat, in die Ausdrucksweise un-
serer Seele umzusetzen, sodass unser Bewusstsein davon Kenntnis nehmen kann.
Aber damit diese Erneuerung tiberhaupt stattfinden kann, muss der Geist zuerst
einmal von Gott erobert und mit gottlichen Inhalten gefiillt werden, und wir
miissen vorgingig gelernt haben, unseren Geist zu gebrauchen und mit ihm geist-
liche Dinge geistlich zu deuten. Nur iiber den Geist wird die Seele erneuert und
geldutert, bis Geist und Seele schliefllich wieder eine vollstindige Einheit werden
und es schwierig wird, die beiden voneinander zu unterscheiden und absolut un-
moglich, sie wieder voneinander zu trennen. Was ich hier mithsam zu erkliren
versuche, bezeichnet die Bibel mit einem einzigen Wort: Einfalt. Unser Sinn muss
wieder einfaltig werden, offen fiir alles Gute, offen fiir jede Art von Belehrung.
Wir miissen in die ,Wolke des Nichtwissens' eintauchen, wie die Mystiker zu sa-
gen pflegten, und lange darin verharren, so wie Moses auf dem Horeb im Sinai.
Unser vielen Gedanken miissen ihr Kreisen beenden, und unser Sinn muss einen
Grad der Ruhe und der Gelassenheit erreichen, der es dem Geist erméglicht, ak-
tiv zu werden und sich mitzuteilen. Wir wissen so viel, oder glauben wenigstens,
so vieles zu wissen. Und es ist eben dieses Wissen, diese unsere Einbildung, die
uns den Zugang zum Geist verwehrt und uns blind macht fiir die Welt Gottes.
Selbstverstindlich geht es nicht ohne die klar an Gott gerichtete Bitte, er moge die
Augen unseres Herzens, oder in der Sprache von heute: die Intuition des Geistes,
offnen, damit wir Ihn durch und durch erkennen und Ihn in Liebe umfangen und
tief in ihn und Seine Wirklichkeit eintauchen kénnen. Die Sprache der Liebe ist
immer die Sprache des Geistes. Je mehr wir lieben, desto mehr befinden wir uns
auch im Bereich des Geistes. [...] Loszulassen, einfiltig zu werden, gerade wenn es
um den Bibeltext geht, fallt uns so in der Bibel bewanderten evangelikalen Chris-
ten besonders schwer. Wir wissen doch immer schon im voraus, was ein Text sagt
bzw. nicht sagt und auf keinen Fall sagen kann. [...] Das ist eine Illusion. Was wir
nicht durch Offenbarungen empfangen haben, wissen wir iiberhaupt nicht, dafiir
sind wir blind und unempfinglich. Geistliches muss geistlich gedeutet und im
Geist empfangen werden, um fiir uns wirklich und bedeutsam zu werden. Was
wir angelernt haben, was wir in unserem Gedéchtnis mit uns herumtragen, was
wir aus Bibelversen herausgeklaubt und aus Kommentaren deduziert haben, bleibt



306 Michael Stadler

samt und sonders in der Seele hdngen und bringt uns geistlich nichts sein. Solange
unsere Intuition untétig bleibt, solange wir nicht imstande sind, die Dinge Gottes
im Geist wahrzunehmen und zu empfangen, befinden wir uns auf derselben Stufe
wie die Gliubigen in der Gemeinde zu Laodikea: Wir wihnen uns reich und mei-
nen, alles zu haben, und wissen nicht, dass wir arm, nackt, blind und blof8 sind.
Was in der Seele eingeschlossen ist, ist fiir den Geist wertlos, wenn es nicht zuerst
in unserem Geist lebendig geworden und dann als geistliche Wirklichkeit in un-
sere Seele zuriickgestromt ist. Darum miissen wir alles, was wir blof} intellektuell
iiber Gott und die Bibel wissen, loslassen, ablegen, ignorieren (nicht wissen!). Erst
dann kommen wir dazu und sind auch imstande, mit den Augen des Geistes zu
sehen und in unserer Intuition Offenbarung von Gott zu empfangen.

Haller erachtet es als eine grofie Hilfe, um unsere geistliche Intuition anzu-
regen und fiir das lebendige Reden des Geistes zu 6ffnen, die Bibel fortge-
setzt und unreflektiert zu lesen:

»Das Wort Gottes ist ein Erzeugnis des Heiligen Geistes. Hinter jedem Satz der
Schrift verbirgt sich eine geistliche Wirklichkeit, und wir haben kein Wort Got-
tes, es sei denn, wir beriihren mit unserer Intuition diese geistliche Wirklichkeit
des Schriftwortes. [...] Wer gelernt hat, den Geist der Schrift zu bertithren und
die Bibel mit der Intuition des Geistes zu lesen, der kommt ohne [fundamentalis-
tisch-philosophische Irrtumslosigkeits-|Konstruktionen aus. Dem bedeutet das
duflere Sprachkleid des Bibeltextes wenig. Er geht davon aus, dass der Bibeltext,
so wie er uns heute vorliegt, von Gott so gewollt ist, mit aller Fehlerhaftigkeit
und zuweiligen Unbeholfenheit, aber dass sich in dieser menschlichen und da-
her unvollkommenen Verpackung der Schatz der Offenbarung des Geistes ver-
birgt, den es zu entdecken und aufzustobern gilt. Aus meiner eigenen Erfahrung
kann ich sagen, dass es kaum etwas Besseres gibt, als dass wir uns vornehmen,
wenn immer maglich tiglich eine bestimmte Portion der Schrift fortlaufend zu
lesen, immer wieder, von der Genesis bis zur Apokalypse, und dann wieder von
vorne, sodass das Wort Gottes mit allen seinen geistlichen Reichtiimern wie ein
breiter Strom ununterbrochen und in grofitmoglicher Fiille und Konzentration
durch uns hindurchfliefen kann. Ich méchte den Ausdruck ,unreflektiert lesen’
betonen. Auch hier gilt es, unsere verflixte Neigung, den Text sofort verstehen
zu wollen, zu verleugnen und das Wort einfach so durch uns hindurchziehen
zu lassen, wie es dasteht, ruhig und mit einem offenen Sinn, so dass der Geist
angeregt und lebendig wird, bis der Funke ztindet und an dieser oder jener Stelle
aufflammt und der geistliche Gehalts eines Schriftwortes sich wie ein Sturzbach
in unseren Geist ergiefit. Sobald dies geschieht, erfahren wir es durch ein hef-
tiges, positives Ausschlagen unseres Gewissens. Der Druck in unserem Geist
nimmt ungemein zu, und nach und nach fangt unser Sinn an, zu erkennen und
wahrzunehmen, was der Geist an dieser Stelle sagt. Dies sind sehr konkrete Vor-
ginge, die ich schon Hunderte von Malen erlebt habe, und die fiir jedes Got-
teskind genau gleich ablaufen. Es wird immer wieder Durststrecken geben, bei
denen wir nichts empfangen. Aber wenn wir durchhalten und dabei bleiben,
werden diese Strecken immer kiirzer, dafiir aber die Zonen immer linger, wo
wir uns wie an breiten Stromen wandernd vorkommen und unser Geist nur so
tiberflief3t von Licht und Offenbarung. Jedesmal, wenn dieses Strémen in unser
Intuition wahrnehmbar wird und das Gewisse auszuschlagen beginnt, beriih-
ren wir den Geist Gottes und geistliche Wirklichkeit, und in uns bildet sich ein



~Der Geist gibt Zeugnis unserem Geist ... 307

Verstandnis des Wortes Gottes, das auf Offenbarung beruht und nicht mehr auf
der Analyse des Buchstabens.“*

5. Zusammenfassende Gedanken

Meine Ausfithrungen versuchten deutlich zu machen, dass die dargestellte
Art der Bibellese die Heilige Schrift nicht lehrmifig-theologisch und ko-
gnitiv rezipiert, sondern offenbarungsgeleitet gleichsam zu einer Tiir wird,
um dem Christus der Schrift zu begegnen, ihn innig zu lieben, ihn zu ge-
nieflen und sein tiefes Leben im Geist immer mehr zu empfangen. Das geht
nicht von heute auf morgen, sondern bedarf einer beharrlichen Hingabe
und Ubung. Der Glaube und die Erwartung, mit der man an Bibeltexte
herangeht, ist hier kein objektiver Kerygmaglaube an Heilsinhalte, son-
dern ein subjektiver Erwartungsglaube, eine fides qua creditur,®® die gewiss
nichtsdestoweniger Christus meint.

Ziel dieses ,,Bibellesens im Geist“ ist es also nicht, am Text der Schrift,
bei ihren Aussagen und Inhalten stehen zu bleiben — etwa wie an einer be-
schriebenen Wand (z. B. in einem Museum) - sondern zu erleben, wie sich
im Geist gleichsam die Schrift zu einer Tir 6ffnet, durch die der mensch-
liche Geist gehen kann, um dort einen Offenbarungsraum zu betreten, in
dem Christus ,alles in allem” ist (1Kor 15,28). Dies fithrt zu einer tiefen
Verdnderung.” Die hierfiir entscheidende Aussage der Heiligen Schrift im
Kontrast zu einem blof3 schriftgelehrten Bibelstudium, findet sich im Jo-
hannesevangelium s, 39 f., die Jesus sagen lasst: ,,Ihr erforscht die Schriften,
denn ihr meint, in ihnen ewiges Leben zu haben, und sie sind es, die von
mir zeugen; und ihr wollt nicht zu mir kommen, damit ihr Leben habt!“*

8 Haller, Wandelt, 31f. Vgl. hierzu auch ders., Heiliger Geist II, 165-179.

% Der Glaube durch den man glaubt (Glaubensvollzug) im Unterschied zur Fides quae cre-
ditur (Glaubensinhalt: ,Der Glaube, der glaubt, dass ...). Zum Unterschied zwischen
einem Kerygmaglauben und einem subjektiven Glauben bzw. Wunderglauben, vgl. W.
Rebell, Alles, 52f. ,,Als Erkenntnisprinzip, als erkenntnisvermittelnde Instanz, wird in
[Eph] 1,17 der Geist genannt. (Vgl. auch 3,5; Kol 1,9.) Der Geist geht von Gott aus und
fithrt die Glaubenden in die Erkenntnis Gottes hinein. Damit ist klar, dass die Erkennt-
nis Gottes keine objektiv-distanzierte Erkenntnis ist, keine Erkenntnis von einem Au-
flenstandpunkt aus. Erkenntnis Gottes ist nur méglich, wenn man vom Geist Gottes in das
gottliche Geheimnis hineingezogen wird — und was man dann erkennt, kann man nicht
noch einmal an einem anderen Mafistab objektivieren. Fiir Auflenstehende, die nicht vom
Mysterium erfasst sind, ist geistgewirkte Gotteserkenntnis nicht unterscheidbar von einer
Fiktion. Die Verifikation des Glaubens kann nur der Glaube selbst leisten, und zwar mit
zirkuldren, selbstreferentiellen Erkenntnisprozessen, vermittels einer Erkenntnisinstanz
(Geist), die zum ,System’ fest dazugehort.” (W. Rebell, Erwartung, 152).

Das ist nicht egoistisch gemeint, sondern wird gerade durch die vorhergehende Bereit-
schaft und Entschlossenheit méglich, dem, was Gott einem zeigen wird, zu gehorchen.
Vgl. Joh 7,17.

In der Reformationszeit hatte dieser Vers u.a. auch fiir Hans Denck die Bedeutung, das
Leben nur bei Christus als dem lebendigen, ewigen Wort Gottes zu suchen, das Geist sei,
nicht Buchstabe. ,,Es ist der geschrifft nitt méglich, eyn bos hertz zu bessern®, schrieb er

89

90



308 Michael Stadler
Bibliographie

Antholzer, R., Geist, Seele, Leib — Der Mensch in seiner Beschaffenheit. www.gibb-
ev.de/Downloads/Anthropologie_2.pdf.

Austin-Sparks, T., Was ist der Mensch? www.austin-sparks-net/deutsch/buecher

Bar-Ilan, M., 1lliteracy in the Land of Israel in the First Centuries C.E., in: Fish-
bane, S. u.a. (Hgg.), Essays in the Social Scientific Study of Judaism and Jewish
Society, II, New York 1992, 46-61

Barth, K., Die Kirchliche Dogmatik. Bd. 111, Ziirich 1948.

Bennett, D. u. R., Die Trinitit des Menschen. Die dreidimensionale Erlosung - Heil
fiir Geist, Seele und Leib, Erzhausen 1980

Bonhoeffer, D., Gemeinsames Leben, Miinchen *1987

Chamblin, ]. K., Art. Psychology in: Dictionary Of Paul And His Letters, Leicester
1993, 765-775

Cooper, . W., Body, Soul and Life Everlasting, Grand Rapids 1989

Craig, W. L. Reasonable Faith. Christian Truth and Apologetics, Wheaton, *1994

Denzinger, H., Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrent-
scheidungen. Hiinermann, P., (Hg.), Freiburg i. Br. 1991

Dienberg, T., Einiibung in geistliche Vollziige - Formen geistlichen Lebens in:
»Lasst euch vom Geist erfiillen!” (Eph 5,18) - Beitrige zur Theologie der Spiritu-
alitit. Bd. 4, Miinster 2001, 187-241

Dvornik, F., The Photian Schism. History and Legend, Cambridge 1948

Edwards, G., The Highest Life. Living with the Indwelling Lord, Wheaton 1991

- (Hg.), The Present Status of Spiritual Experience in the Church, in: Guyon, J,
Experiencing the Depths of Jesus Christ, Jacksonville 1975, 147-159

—, The Secret to the Christian Life, Jacksonville o.].

Fellmann, W. (Hg.), Hans Denck - Schriften. 2. Teil. Religiose Schriften, in: QuFRG,
Bd. XXIV, Giitersloh 1956

Friedmann, E., Die Bibel beten. Lectio divina heute, Miinsterschwarzach 1995

Gickle, V., Art. Mensch, c) theologiegeschichtlich, in: ELThG, Bd. 2, Wuppertal
1993, 13231327

Guyon, |, Experiencing the Depths of Jesus Christ, Jacksonville 1975

Harris, W. V. Ancient Literacy, London 1989

Hahn, F.,, Theologie des Neuen Testaments. Bd. II., Tiibingen 2002

Hiirle, W., Art. Mensch - VIL. Dogmatisch und Ethisch, in: RGG* IV, Tiibingen
2002, Sp. 1066-1072

(zitiert nach: W. Fellmann (Hg.), Hans Denck - Schriften. 2. Teil. Religidse Schriften, in:
QuFRG, Bd. XXIV. Giitersloh 1956, 106, 8 f. Caspar Schwenckfeld hielt der aufkommenden
Orthodoxie entgegen: ,Das [...] richtige Verstehen der Heiligen Schrift nennen wir den
Heiligen Geist und die Offenbarung Gottes von Christus, sie aber den historischen Sinn
und wie sie es mit Vernunft aus dem Buchstaben schopfen.” (Zit. nach H. Karpp, Schrift,
Geist und Wort Gottes. Geltung und Wirkung der Bibel in der Geschichte der Kirche
—von der Alten Kirche bis zum Ausgang der Reformationszeit. Darmstadt 1992, 172.) Karl-
stadt sah auch in der Bibel nur ,,ein Zeugnis der Wahrheit®, ebenso ,Thomas Miintzer. Vgl.
a.a.0., 170ff. Doch leiteten sie davon auf ganz unterschiedliche Weise Neugewichtungen
und Auflerkraftsetzungen von Lehre ab. Dies hat die vorliegende Studie nicht im Sinn.
Am Wert von historisch-exegetischer Bibelwissenschaft, sowie von systematischer The-
ologie wird nicht hier geriihrt. Es geht, wie ich zu zeigen versuche, allerdings um die we-
sentliche Neu-Akzentuierung geistlicher Faktoren, die bislang iibersehen wurden, gerade
aufgrund exegetischer und auch systematisch-theologischer Forschung!



»Der Geist gibt Zeugnis unserem Geist ... 309

Haller, M. R., Das herrliche Evangelium. Adliswil 1979

-, Der Heilige Geist. Wesen und Wirksamkeit. Bd. 1, Adliswil 1991

-, Der Heilige Geist. Wesen und Wirksamkeit. Bd. 2, Adliswil 1992

-, Der Heilige Geist. Wesen und Wirksamkeit. Bd. 3, Adliswil 1992

-, Wandelt im Geist! Die Funktionsweise unseres Geistes: Gewissen, Intuition,
Kommunion. Anleitung zu einer spirituellen Praxis, Adliswil 1994

Hempelmann, R., Licht und Schatten des Erweckungschristentums. Ausprigungen
und Herausforderungen pfingstlich-charismatischer Frommigkeit, Stuttgart 1998

Horkheimer, M. / Adorno, Th. W., Dialektik der Aufkldrung: philosophische Frag-
mente, Frankfurt a. M. 1969

Joest, W., Dogmatik. Bd 2. Der Weg Gottes mit dem Menschen, Géttingen *1993

Karpp, H., Schrift, Geist und Wort Gottes. Geltung und Wirkung der Bibel in der
Geschichte der Kirche von der Alten Kirche bis zum Ausgang der Reformations-
zeit, Darmstadt 1992

Kersting, W., ,Noli Foras Ire, In Te Ipsum Redi®. Augustinus tiber die Seele, in:
Jiittemann, J. R., Paul’s Anthropological Terms. A Study of Their Use In Conflict
Settings, Leiden 1971

Sonntag, G. M. / Wulf, Ch. (Hgg.), Die Seele. Ihre Geschichte im Abendland, Gét-
tingen *2005, 59-74

Lambert, B. M., Art. Ruminatio, in: Schiitz, V.C. (Hg.), Praktisches Lexikon der
Spiritualitit, Freiburg i. Br. 1988, 1072-1074

Lichtenberger, H., Art. Mensch - V. Neues Testament, in: RGG* IV, Tiibingen 2002,
Sp. 1058-1061.

Miiller, G., The Life of Trust. Autobiography of Georg Miiller, London 1861

Murray, A., The Spirit of Christ. Thoughts on the Indwelling of the Holy Spirit in
the Believer and the Church”, www.exodus-verlag.de

Nee, W, Der geistliche Christ (Gesamtausgabe), Berneck o.]J.

-, Christus, die Summe aller geistlichen Dinge, Adliswil 1993

Osterrieder, M., Verschweigen des Geistes. Einige Anmerkungen zur geistesge-
schichtlichen Bedeutung des Konzils von 869/70, www.celtoslavica.de/biblio-
thek/trichotomie.pdf

Penn-Lewis, . Seelenkrifte kontra Geisteskrifte. Dt. Ubers. von Soul and Spirit
(1903), Ludenscheid 2003

Rahner, K. / Vorgrimler, H., Kleines Theologisches Worterbuch, Freiburg i. Br. 11979

Rebell, W., Alles ist moglich dem, der glaubt. Glaubensvollmacht im frithen Chris-
tentum, Miinchen 1989

-, Erfiillung und Erwartung. Erfahrungen mit dem Geist im Urchristentum, Miin-
chen 1991

Riddlebarger, K., Trichotomy, A Beachhead For Gnostic Influences (2004), http://
home.christianity.com/local/48445.html

Rieger, R., Art. Mensch - VI. Kirchengeschichtlich, 1. Alte Kirche bis Reformation,
in: RGG* IV, Tiibingen 2002, Sp. 1061-1064

Riesner, R., Die Friithzeit des Apostels Paulus. Studien zur Chronologie, Missions-
strategie und Theologie (WUNT 71), Tiibingen 1994

Schweitzer, E., Art. Pneuma, pneumatikoi, in: ThWWNT VI, Stuttgart 1959, 389-451

Schnelle, U., Neutestamentliche Anthropologie. Jesus — Paulus - Johannes, Neukir-
chen-Vluyn 1990.

Shearer, S. R., “Body, Soul and Spirit”. www.antipasministries.com/html/fileoooo036.
htm.



310 Michael Stadler

Stadler, M., Die Power-Liste aus Gottes Wort. Entdecke die Langsamkeit des Bi-
bellesens, www.pray.de.

Swinburne, R., The Evolution of the Soul, Oxford %1997

Travis, S. H., Art. Psychology, in: Dictionary of the Later New Testament and It’s
Developments. Leicester 1997, 984-988

Wolff, H. W. Anthropologie des Alten Testaments, Miinchen *1990



THEOLOGIE UND VERKUNDIGUNG
Den Weiflen das Land - den Afrikanern die Bibel?

| Predigt iiber Matthius 28,16-20'

Samuel Désiré Johnson

Mt 28,16: Aber die elf Jiinger gingen nach Galilda auf den Berg, wohin Jesus
sie beschieden hatte.

(17) Und als sie ihn sahen, fielen sie vor ihm nieder; einige aber zweifelten.
(18) Und Jesus trat herzu und sprach zu ihnen: Mir ist gegeben alle Gewalt
im Himmel und auf Erden.

(19) Darum gehet hin und machet zu Jiingern alle Vilker, taufet sie auf den
Namen des Vaters und des Sohnes und des heiligen Geistes

(20) und lehret sie halten alles, was ich euch befohlen habe. Und siehe, ich
bin bei euch alle Tage bis an der Welt Ende.

Noch einmal stellt der Evangelist Matthidus eine Schliisselszene seines Evan-
geliums auf einen Berg, wie immer, wenn es bei ihm um Existenzielles geht.
Einige nennen ihn daher den Evangelist der Gipfelgeschichten. In Kapitel 4
schildert er die Versuchung Jesu auf dem Berg. Vom s. bis 7. Kapitel geht es
um die berithmte Bergpredigt, die, wie der Name schon verrit, auf einem
Berg gesprochen wird. Den Berg des Gebetes finden wir im 14. Kapitel Vers
23, wo Jesus sich allein auf einen Berg zuriickzieht, um zu beten. Die Ver-
klarung Jesu findet auch auf einem Berg statt (Kap. 17); vor seinem Tod geht
Jesus auf einen Berg (Kap. 27) und schliefllich am Ende seines Evangeliums
verkiindet Jesus sein Testament auf einem Berg und das Testament liebe
Gemeinde, ist unser heutiger Predigttext.

Man kann sich fragen, warum schildert Matthaus fast alle entschei-
denden Szenen des Lebens Jesu auf einem Berg? Hat vielleicht der Berg
an sich eine besondere Bedeutung? Es soll nicht unerwahnt bleiben, dass
schon im Alten Testament der Berg eine besondere Rolle spielt. Mose be-
kommt die Zehn Gebote auf dem Berg Sinai und derselbe Mose sah das
gelobte Land kurz vor seinem Tod von einem Berg aus.

Daraus kann man schlieflen, dass der Berg in der Bibel allgemein und
fiir den Evangelisten Matthdus besonders eine geistliche Bedeutung hat.
Fast immer, wenn Jesus vor einer wichtigen Entscheidung seines Lebens

Missionspredigt gehalten am 20. November 2005 in der Evangelisch-Freikirchlichen
Gemeinde Karlsruhe. Dr. Samuel Johnson ist Dekan am Institut Baptiste de Formation
Théologique de Ndiki (Kamerun). Die auf Deutsch gehaltene Predigt wurde fiir den Druck
bearbeitet von Edgar Liillau.

ZThG 11 (2006), 311-316, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



312 Samuel Désiré Johnson

stand oder eine besondere Lehre verkiinden wollte, ging er auf einen Berg,
zumindest schildert es Matthéus so.

Der Berggipfel ist heute noch ein heiliger Ort, an dem sich Himmel und
Erde beriihren. Bergsteiger berichten, dass man auf dem Berggipfel von
Ehrfurcht ergriffen wird. Auf einem Berg bekommt man einen Uberblick,
der nicht allein kérperlich ist, sondern auch geistlich sein kann.

Auf dem Berg geht man aus dem Alltag heraus, nicht um vor dem Alltag
zu fliichten, sondern um einen besseren Blick dieses Alltags zu bekommen.
Man kann daher die Niederungen des Alltags mit einer neuen und erwei-
terten Einstellung betrachten, wenn man wieder herabsteigt. Man kann
auch eine ganz neue Erfahrung vom Berg mitbringen.

Wahrscheinlich muss man ab und zu auf einen fiktiven Berg steigen. Da-
mit meine ich, dass wir uns innerlich aus den Hinderungen und Gewohn-
heiten des Alltags kurz zuriickziehen, um wieder richtig sehen zu kénnen:
sich selbst, die Menschen um einen herum - die Familie, Freunde, Kolle-
gen, den Job oder die Gemeinde.

Gemifl der Schilderung des Matthius in unserem Bibelwort hatte Jesus
es jedenfalls nétig, auf einen Berg zu steigen, um seine Anweisungen be-
kannt zu geben. Auf dem Berg erteilt Jesus seinen Jiingern einen Auftrag,
der lautet: Darum gehet hin und machet zu Jiingern alle Vilker, taufet sie auf
den Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes; und lehret
sie halten alles, was ich euch befohlen habe.

Jesu Auftrag zielt auf Taufen und Lehren. Die Taufformel im Namen des
Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes erscheint nur an dieser Stelle im
ganzen Neuen Testament. Sonst wird an keiner anderen Stelle empfohlen,
im dreifachen Namen des Vaters, Sohnes und Heiligen Geistes zu taufen.
Ob Matthius hier schon den Anstof8 zu einer Theologie der Taufe geben
wollte, erscheint allerdings fraglich.

Die Ambivalenz dieses Textes ist wohl bekannt. Als so genannter ,,Mis-
sions- bzw. Taufbefehl” hat dieser Text viele Diskussionen ausgeldst. Zahl-
reiche Exegeten fiihlen sich mit der Auslegung dieses Bibelwortes nicht
wohl. Wenn es um diesen Text geht, wird auch die Problematik des christ-
lichen Imperialismus thematisiert. Die negativen Auswirkungen der viel-
fachen Verbindungen dieses Bibeltextes mit kolonialer Herrschaft und der
eingebildeten Uberzeugung von kultureller und zivilisatorischer Uberle-
genheit der europiischen Lénder sind in vielen Lindern der so genannten
»Dritten Welt” heute noch erkennbar.

Kritiker meinen, dass durch diesen Text die Unterwerfung der auflereu-
ropdischen Welt iiberhaupt erst moglich wurde. Dieser Text wurde populir,
als der Kolonialismus in seiner entscheidenden Phase angelangt war. Denn
zum Missionsauftrag wurde der Schluss des Matthdusevangeliums erst im
19. Jahrhundert. Weder in der frithen Kirche, im Mittelalter noch in der
Reformationszeit spielte dieser Text eine zwingende Rolle fiir die Mission.

In Afrika wird hiufig erzahlt: Zunichst kam der Missionar und unmit-
telbar danach der Kolonialbeamte. Es wird auch erzihlt, dass vor der An-



Den Weiflen das Land — den Afrikanern die Bibel? 313

kunft des Missionars in Afrika die Afrikaner ihr Land besaflen und der
Missionar seine Bibel. Der Missionar lud dann die Menschen zum Gebet
mit verschlossenen Augen ein. Nach dem Gebet besafen tiberraschender-
weise die Weiflen das Land und die Afrikaner die Bibel! Damit wollen Men-
schen in Afrika ausdriicken, dass die missionarischen Unternehmungen
des 19. Jahrhunderts fiir sie eine Tduschung waren.

Missionskritik wird aber nicht nur in Afrika geduflert, sondern auch
hier in Europa. Vor allem junge Leute wollen nichts mehr mit Mission zu
tun haben. Man spendet gern, wenn es um Katastrophen geht, aber nicht
fiir Mission, weil durch Mission die Kultur anderer Menschen vernichtet
werde. Durch Mission zwinge man anderen Menschen den christlichen
Glauben auf usw. Und es wird wirklich interessant, wenn Menschen ihren
Unglauben damit begriinden. Andere treten aus der Kirche aus, weil die
Mission im 19. Jahrhundert so viel Unheil angerichtet habe! Es gibt sogar
Menschen, die Mitleid mit mir haben, wenn sie erfahren, dass ich nicht nur
Christ bin, sondern auch Pastor.

Die Frage, die sich uns heute stellt, lautet: Diirfen wir weiter evangelisie-
ren angesichts aller Missbrauche dieses Textes? Diirfen wir den Missions-
bzw. Taufauftrag Jesu weiter ernst nehmen?

Liebe Geschwister, wir sollen — sowohlin Afrika alsauch in Europa, selbst-
kritisch unsere eigene Missionsgeschichte betrachten, aber nicht einfach in
eine absurde Totalkritik verfallen. Denn Christ sein und missionarisch sein,
sind nach dem biblischen Zeugnis untrennbar bzw. gehéren zusammen.

Trotz einer teilweise negativen Missionsgeschichte bleibt es bei dem
universalen Auftrag Jesu: Gehet hin und machet zu Jiingern alle Vilker.
Entscheidend ist, dass das Hingehen nicht mit menschlichem Ermessen,
sondern mit der Macht des Auferstandenen begriindet wird: Mir ist gege-
ben alle Gewalt im Himmel und auf Erden. Darum gehet hin und machet zu
Jiingern alle Volker. Es geht also darum, den Auftrag Jesu zu erfiillen und
nicht uns selbst darzustellen.

Es ist mir bewusst, dass die Bezeichnung ,alle Gewalt“ zum Missver-
stindnis fihren konnte. Gewalt ist fiir uns ein schwieriges Wort; es hat
einen negativen Klang. Gemeint ist aber nicht die brachiale, d.h. die kor-
perliche Gewalt als Mittel zur Durchsetzung von Zielen - sie wiirde auch
Jesu Lehre widersprechen, oder?

Wer an diese beiden Worte alle Gewalt denkt, soll sich auch bitte an den
HeilandsrufJesu erinnern. Jesus ladt alle Mithseligen und Beladenen ein, von
ihm zu lernen, und verspricht ihnen: Ich will euch erquicken (Mt 11, 25-30).

Nun beauftragt und ermichtigt Jesus seine Jiinger, diese Einladung Men-
schen an allen Orten und allen Zeiten weiterzugeben. Es geht also darum,
Menschen zu Jesus selbst zu fithren und nicht zu einer Kirche oder einer
Konfession.

Wer den Zuspruch Jesu ernst nimmt, wird wissen, was moglich ist und
dennoch dem das Schlusswort lassen, der allein Gott ist. Das gehort zum
Wesen von Mission: Sich mit ganzem Herzen der Botschaft verpflichtet



314 Samuel Désiré Johnson

wissen und gleichzeitig die eigenen Grenzen in dem erkennen, der sie auf
den Weg schickt. Dafiir erklirt Jesus seinen Jiingern, dass ihm alle Gewalt
fiir diesen Auftrag gegeben ist. Das heif3t, kraft des Amtes diirfen sie seinen
Autftrag erfiillen.

Das griechische Wort ,exousia“ bedeutet Vollmacht, Befugnis oder Er-
laubnis, die jemand tibertragen bekommt, sogar im rechtlichen Sinne, etwa
anhand eines Testamentes. Jesu Vollmacht ist daher seine Verbundenheit
mit Gott, dem Vater. Unsere Vollmacht bzw. Gewalt beruht auf unsere Ver-
bundenheit mit Christus, der uns beauftragt. Wenn diese Verbundenheit
nicht vorhanden ist, dann haben wir keine Vollmacht und diirfen bzw. kon-
nen den Auftrag nicht erfiillen.

Der Missionsauftrag — Gehet hin und machet zu Jiingern alle Vilker — be-
deutet demzufolge: Lebt meine Lehre und lehrt sie. Das Miteinander der
Menschen wird sich so zum Guten hin verdndern. Nicht: Vereinnahmt
die anderen. Nicht: Zwingt ihnen euren Glauben auf. Vielmehr: Zeigt, wie
nach der Lehre Jesu Menschen mit gegenseitiger Achtung vertraglich und
behutsam miteinander umgehen konnen, und sagt ihnen, warum dies gut
ist. Lasst sie in Freiheit wihlen, ob sie sich eurer Gemeinschaft anschlieflen
wollen oder nicht. Jesus selbst hat niemand gezwungen.

Liebe Geschwister, der Missionsauftrag Jesu bedeutet Vielerlei:

1. Dass Grenzen iiberschritten und iiberwunden werden miissen: Gren-
zen zwischen den Starken und Wehrlosen, den Satten und den Hungernden,
den im Wohlstand Zufriedenen und den von Sorgen um die nackte Existenz
Beladenen. Gehet hin zu Menschen diesseits und jenseits politischer, sozi-
aler, rassistischer und auch religios-ideologischer Grenzen. Nicht zuletzt in
unserem eigenen Umfeld, denn Mission fingt an, wenn man einfach das
weiter sagt, was einem wichtig ist.

Grenzen tiberschreiten und iiberwinden bedeutet in einem Wort Solida-
ritdt mit anderen! Da seid ihr, liebe Geschwister aus Europa angesprochen.
Ihr habt eine Verantwortung gegeniiber Menschen aller Linder. Gott hat
zugelassen, dass ihr politisch, dkonomisch, militdrisch usw. stirker als Men-
schen anderer Kontinente seid. Das ist ein Privileg, und Privilegien fordern
Verantwortung. Wenn von Verantwortung die Rede ist, dann begrenzt sich
diese Verantwortung nicht allein auf punktuelle Hilfe, sondern es geht auch
um die Abschaffung von strukturellen Mechanismen, die andere Konti-
nente und Lander zur dauerhaften Armut zwingen. Besonders Christen sind
auf Grund der Nichstenliebe gefordert, etwas dagegen zu unternehmen.

2. Der Missionsauftrag: Gehet hin und machet zu Jiingern bedeutet mehr
als die blofie Weitergabe von Wissen, Kenntnissen und dem Festhalten einer
Glaubenslehre als Besitz. Erst der Zusammenhang von Lehre, Wissen und
Tun kennzeichnet im ersten Evangelium die Jiingerschaft. Es geht also um
Lebensgestaltung und Lebenspraxis. Wenn Jesus sagt: Taufet sie auf den Na-
men des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistesund lehret sie halten
alles, was ich euch befohlen habe, was will er genau sagen? Warum sagt Jesus:
und lehret sie halten alles, und warum geht die Taufe dem Lehren voraus?



Den Weiflen das Land — den Afrikanern die Bibel? 315

Ich glaube, wenn Jesus von alles spricht, dann will er die Komplexitit seiner
Lehre zum Ausdruck bringen. Alles bedeutet, dass wir uns nicht nur an eini-
ge Aspekte seiner Lehre klammern, sondern die Lehre als Ganze in Betracht
ziehen sollen.

Erst Taufen, dann Lehren. Vielleicht ist das ein Hinweis dafiir, dass die
Taufe kein Verdienst ist, sondern ein Zeichen, dass einer zu Gott gehort
bzw. gehoren will und von ihm gefithrt und begleitet sein will. Die Taufe ist
auch als Beginn des Lebens mit Gott zu verstehen. Man lernt nie genug und
die Lehre hat nie ein Ende.

3. Liebe Geschwister, unser Predigttext weist auch noch auf einen ganz
anderen Aspekt hin, nimlich den der Gemeinschaft der Jiinger. Dieser
Aspekt wird zugegeben nur nebenbei erwdhnt. Nichtsdestotrotz ist dieser
Aspekt wichtig. In Vers 17 wird fast nebenbei gesagt: Und als sie ihn sahen,
fielen sie vor ihm nieder; einige aber zweifelten. Liebe Gemeinde, es muss
gesagt werden, dass unser Predigttext unmittelbar an die Auferstehung
Jesu anschliefit. Man kann den Eindruck gewinnen, dass die Auferstehung
Jesu und diese Berggeschichte unmittelbar aufeinander folgen. Aber: Die
Aufforderung, diesen Berg zu besteigen, erging in Jerusalem (V. 7) — zuerst
an die Frauen auf dem Friedhof, dann durch sie an die Jiingergruppe -, der
Berg selbst aber lag im fernen Galilda. So liegt zwischen der Auferstehung
in Jerusalem und dem Gipfelgeschehen in Galilda einige Distanz. Die Jiin-
ger sind also zu Fuf8 gelaufen, sie haben eine Weggemeinschaft gebildet,
von der uns nichts berichtet wird. Man kann sich aber vorstellen, dass die
Jiinger unterwegs miteinander geredet, diskutiert und vielleicht auch sich
gestritten haben. Die Auferstehung Jesu war doch das Thema schlechthin
(denkt an die zwei Jinger auf dem Weg nach Emmaus).

Die Jiinger Jesu von Jerusalem nach Galilda hatten unterwegs Gespriche
der Hoffnung, der Freude, der Zuversicht auf die Begegnung mit dem Auf-
erstandenen und zugleich Gespriache des Zweifels, des Fragens, des noch
nicht Glaubenkénnens. Deswegen heif3t es im V. 17: Einige aber zweifelten.
Das Erstaunliche dabei ist aber: Sie blieben trotz unterschiedlicher Sicht
der Dinge, trotz unterschiedlicher Fihigkeiten und Bereitschaft zusammen
und sie haben die Botschaft der Frauen trotz ihrer Bedenken ernst genom-
men. Sie blieben den ganzen Weg beieinander: die Hoffnungsvollen bzw.
die Glaubigen, aber auch die Pessimisten bzw. die Distanzierten und Zéger-
lichen. Wohlgemerkt: Es geht nicht um das Zweifeln der Auflenstehenden,
den Zweifel der allgemeinen Skeptiker, die nichts anderes zu sagen haben
als nur Kritik, sondern um die Zweifel der Jiinger, der Christenmenschen.

Gerade in der Gemeinde hat der Zweifel seinen Platz, der uns nicht von
Gott abwendet, sondern uns dazu dringt, Gott selbst {iber seinen Weg mit
uns zu fragen. Es geht um Jiinger, die zweifeln und zugleich zu Hoffnungs-
trigern des jungen Christentums werden. Alle gemeinsam waren auf dem
Berg angekommen! Als ihnen dort der Auferstandene erscheint, wird nicht
aussortiert. Es bekommen nicht nur die Glaubensstarken den Sendungs-
auftrag, sondern fiir alle heifit es, auch fiir die Zweifler: Gehet hin und ma-



316 Samuel Désiré Johnson

chet zu Jiingern. Matthéus zeigt uns ein Bild der Jiinger Jesu auf dem Weg
von Jerusalem nach Galilda mit all dem Auf und Ab in ihren Herzen, mit
unterschiedlichen Meinungen und Ansichten, die aber alle am Zielort an-
kommen (auch wenn der Streit um die Farbe der Kerzen manchmal eine
Gemeinde spalten kann!).

Ist das nicht ein schénes Bild von Gemeinde, liebe Geschwister? Wenn
von der Gemeinde hier die Rede ist, dann meine ich die Gemeinde als Orts-
gemeinde, aber auch die Gemeinde als die Gemeinschaft aller Glaubigen
in der ganzen Welt, ja, die Gemeinde, die gemeinsam den Missionsauftrag
Jesu erhalten hat! Eine Gemeinde (sei es in Europa oder in Afrika), die ge-
meinsam den Missionsauftrag ausfiithrt. Gemeinde als das umherziehende
Volk, wo niemandem die Luft zum Atmen genommen wird, weil er oder
sie vielleicht noch nicht so weit ist, (noch) nicht, wie die anderen ist, weil er
oder sie noch Zweifel hat.

Gemeinde als Lebensraum, wo der Willensschwache schwach und der
Willensstarke stark sein darf, ja wo der jetzt Willensstarke auch einmal
schwach und der jetzt Willenschwache auch wieder stark werden kann.
Einfach, weil jeder weif3, dass Jesus zu allen (zu euch in Europa und zu uns
in Afrika) gesagt hat: ,,Und siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an der Welt
Ende®, oder mit den Worten Jesajas: , Fiirchte dich nicht, denn ich habe dich
erlost; ich habe dich bei deinem Namen gerufen; du bist mein!®,

Der Auferstandene verschwindet nicht, geht nicht weg, verlisst die Jiin-
ger nicht, sondern bleibt anwesend in seinem Wort. Angste und Zweifeln
sollen ernst genommen werden. Wir sollen aber nicht seinen Zuspruch ver-
gessen: Und siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an der Welt Ende. — Fiirchte
dich nicht, denn ich habe dich erlést; ich habe dich bei deinem Namen geru-
fen; du bist mein!

Ich wiinsche mir, dass alle Partner in der Weltmission eine Weltgemein-
schaft bilden, namlich eine Gemeinde, die mit anderen stindig unterwegs
ist, die dauernd auf dem Weg der Begegnung sowohl mit dem Auferstande-
nen als auch mit den anderen Geschwistern bleibt. Eine Weltgemeinschaft,
in der man im Gesprach miteinander bleibt, um den Missionsauftrag Jesu zu
erfiillen. Eine Weltgemeinschaft, die auch lernt, alle wahrzunehmen und zu
Wort kommen zu lassen. Eine Weltgemeinschaft, die auch manchmal strei-
tet, die unterschiedliche Meinungen hat, aber die trotz allem und vielleicht
erst deswegen - weil man sich dann gegenseitig bereichern kann - zusam-
menbleibt und zusammen den Auftrag erhélt und ihn wahrnimmt: Gehet
hin und machet zu Jiingern alle Vilker, taufet sie auf den Namen des Vaters
und des Sohnes und des Heiligen Geistes; und lehret sie halten alles, was ich
euch befohlen habe.

Dieser Auftrag ist zugegeben nicht einfach, wir miissen uns aber keine
Sorgen machen, denn der Herr verspricht: Und siehe, ich bin bei euch alle
Tage bis an der Welt Ende.

Amen.



Das Zeichen im Wunder entdecken

[ Predigt iiber Johannes 6,1-15"

Jens \I:Iobohm

Liebe Gemeinde,
wir sind nicht mehr Giste oder Fremde in Gottes Gemeinde, sondern
Gottes Mitbewohner, so sind wir heute begriifit worden. Mit Gisten ist es
wie mit Fisch, nach drei Tagen fingt er an zu stinken, sagt ein Sprichwort.
Deswegen ist es eine besondere Einladung Gottes, wenn er uns zu seinen
Mitbewohnern machen will. Auch der heutige Predigttext mochte uns ein-
laden, nicht Giste zu bleiben, sondern ganz bei Jesus anzukommen und
uns auf ihn einzulassen.

Horen wir auf das Wort Gottes aus dem Johannesevangelium Kapitel 6
die Verse 1 bis 15:

Joh 6,1: Danach fuhr Jesus weg iiber das Galildische Meer, das auch See von
Tiberias heifit.

(2) Und es zog ihm viel Volk nach, weil sie die Zeichen sahen, die er an den
Kranken tat.

(3) Jesus aber ging auf einen Berg und setzte sich dort mit seinen Jiingern.

(4) Es war aber kurz vor dem Passa, dem Fest der Juden.

(5) Dahob Jesus seine Augen auf und sieht, dass viel Volk zu ihm kommt, und
spricht zu Philippus: Wo kaufen wir Brot, damit diese zu essen haben?

(6) Das sagte er aber, um ihn zu priifen; denn er wusste wohl, was er tun wollte.
(7) Philippus antwortete ihm: Fiir zweihundert Silbergroschen Brot ist nicht
genug fiir sie, dass jeder ein wenig bekomme.

(8) Spricht zu ihm einer seiner Jiinger, Andreas, der Bruder des Simon Petrus:
(9) Es ist ein Kind hier, das hat fiinf Gerstenbrote und zwei Fische; aber was
ist das fiir so viele?

(10) Jesus aber sprach: Lasst die Leute sich lagern. Es war aber viel Gras an
dem Ort. Da lagerten sich etwa fiinftausend Midnner.

(11) Jesus aber nahm die Brote, dankte und gab sie denen, die sich gelagert
hatten; desgleichen auch von den Fischen, soviel sie wollten.

(12) Als sie aber satt waren, sprach er zu seinen Jiingern: Sammelt die iibrigen
Brocken, damit nichts umkommt.

(13) Da sammelten sie und fiillten von den fiinf Gerstenbroten zwolf Korbe
mit Brocken, die denen iibrigblieben, die gespeist worden waren.

(14) Als nun die Menschen das Zeichen sahen, das Jesus tat, sprachen sie: Das
ist wahrlich der Prophet, der in die Welt kommen soll.

(15) Als Jesus nun merkte, dass sie kommen wiirden und ihn ergreifen, um ihn
zum Kénig zu machen, entwich er wieder auf den Berg, er selbst allein.

! Predigt am 7. Sonntag n. Trinitatis, dem 3. August 2003 in der Bethel-Gemeinde, Berlin-
Lichterfelde-Ost.

ZThG 11 (2006), 317-322, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



318 Jens Hobohm

Die Speisung der 5000, wie diese Geschichte iiblicherweise genannt wird,
ist uns gut vertraut. Sie ist eine der wenigen Geschichten, die in allen vier
Evangelien erzahlt wird. Gerade deswegen ist es interessant, die Besonder-
heiten der jeweiligen Evangelisten zu beachten, denn jeder der vier Zeugen
hat aus einer etwas anderen Perspektive und mit einem anderen Ziel von
Jesus berichtet.

Lukas versucht, ein geschichtlich und systematisch abgerundetes Bild
von Jesus zu vermitteln. Matthdus legt Wert darauf, dass Jesus die Pro-
phezeiungen des alten Testamentes erfiillt. Bei Markus begegnet uns ei-
nen besonders menschlicher und diesseitiger Jesus, der mit den Menschen
mitleidet und ihre innersten Bediirfnisse erkennt. Und bei Johannes? Jo-
hannes betont besonders die gottliche Hoheit Jesu. Obwohl Johannes wahr-
scheinlich Augenzeuge der Geschehnisse um Jesus war, geht es ihm nicht
in erster Linie um eine systematische Darstellung der Faktenlage, sondern
er mochte eine bestimmte Sichtweise von Jesus vermitteln. Er mochte, dass
wir Jesus kennen lernen, so wie er wirklich ist. Jesus, das ist bei Johannes
der hoheitliche Gottessohn, der schon vor allen Zeiten in dieser Welt war
und die Welt und die Geschehnisse dieser Welt im Griff hat. Jesus ist der
von Gott gesandte Erloser und der Mittelpunkt von Gottes Handeln auf der
Erde. Ja, Johannes weifd sogar, dass in Jesus Gott selbst gegenwirtig ist.

Zu diesem vollmachtigen Jesus, der sogar am Kreuz noch sagt, ,.es ist
vollbracht®, stehen die Menschen in einem starken Kontrast. Immer wieder
gibt es griindliche Missverstandnisse zwischen Jesus und seinen Zuhérern.
Z.B. bei Nikodemus, einem klugen Schriftgelehrten, der die nicht allzu
kluge Frage stellt, ob ein Mensch wieder in den Mutterleib zuriickkehren
muss, um von neuem geboren zu werden. Aber keine noch so dumme Frage
ist fiir Jesus tiberfliissig. Immerhin haben wir dieser Frage des Nikodemus
einen der schonsten Sitze der Bibel zu verdanken, dass Gott die Welt so
sehr liebte, dass er seinen einzigen Sohn gab, damit wir leben kénnen.

Missverstindnisse konnen also auf jeden Fall dazu dienen, aus ihnen
etwas zu lernen. Auch die Jiinger und erst recht das Volk verstehen Jesus
immer wieder falsch. Auch in unserem Text gibt es drei Missverstindnisse.
Wir wollen uns die drei Missverstindnisse niher ansehen und versuchen,
zu verstehen, was wir daraus lernen kénnen. Dabei gehen wir schrittweise
durch den Text.

Erstes Missverstindnis: Knapper Haushalt oder Glaubenshaushalt?

»Danach fuhr Jesus weg iiber das Galildische Meer, das auch See von Tiberias
heifSt. Und es zog ihm viel Volk nach, weil sie die Zeichen sahen, die er an den
Kranken tat. Jesus aber ging auf einen Berg und setzte sich dort mit seinen Jiin-
gern. Es war aber kurz vor dem Passa, dem Fest der Juden. Da hob Jesus seine
Augen auf und sieht, dass viel Volk zu ihm kommt, und spricht zu Philippus:
Wo kaufen wir Brot, damit diese zu essen haben? (Das sagte er aber, ihn zu
priifen; denn er wusste wohl, was er tun wollte.) Philippus antwortete ihm: Fiir



Das Zeichen im Wunder entdecken 319

zweihundert Silbergroschen Brot ist nicht genug unter sie, dass jeder ein wenig
bekomme. (V. 1-7)

Jesus ist auf einem vorlaufigen Hohepunkt seiner Beliebtheit angekommen.
Er hat den Menschen in Galilda geholfen, hat Wasser zu Wein gemacht, hat
Kranke geheilt. Und wie das damals so war, haben sich diese Neuigkeiten
per Mundpropaganda sehr schnell herumgesprochen. Jesus fahrt nun mit
seinen Jiingern vermutlich von Kapernaum aus, wo er sich viel aufhielt, auf
die diinner besiedelte Ostseite des Sees. Die Menschen aus Kapernaum su-
chen ihn und machen sich zu Fuf auf den Weg von Kapernaum bis zu der
Stelle, wo sie Jesus vermuten und auch finden. Ein ordentlicher Fufimarsch.
Aber er ist es ihnen Wert. Sie haben erlebt, was Jesus kann und vielleicht
noch ihre Verwandten mitgenommen, die auch Hilfe brauchen. Sie erwar-
ten etwas von Jesus. Unterwegs kommen sie durch Dérfer und man fragt
sie: Wo wollt ihr hin? Na, zu diesem Jesus, habt ihr noch nicht gehért, er hat
in Kapernaum einen sterbenskranken Mann geheilt und das von Kana aus,
das ist eine Entfernung von einer Tagesreise. Da ldsst man doch schon mal
die Arbeit liegen und geht mit. Und so werden es immer mehr Schaulustige
und solche, die echte Sehnsucht nach Jesus haben. sooo Minner, und die
Frauen und Kinder werden auch mitgelaufen sein, eine grofle Menschen-
menge. Sie suchen Jesus und erwarten viel von ihm.

Und dann sind sie da. Jesus und seine Jiinger sehen sich plétzlich einer
riesigen Menschenmenge gegeniiber. Das Passa ist nahe, fiir Jesus ist die
Zeit heilige Zeit. Jesus und die Jiinger sehen sie kommen und Jesus weif3
sofort, jetzt ist ein Zeitpunkt gekommen, um das Vertrauen seiner engsten
Mitarbeiter auf die Probe zu stellen. ,,Philippus, wo bekommen wir Brot
her fiir diese Menschen? Sie haben einen weiten Weg hinter sich.”

Und Philippus fangt an zu rechnen, wie jeder treue Haushalter das auch
machen wiirde. Also, ein Brot kostet soviel, wir haben noch soviel — kurz-
um, 200 Silbergroschen (Denare) sind fast ein Jahresgehalt eines Tageloh-
ners. Und das reicht hinten und vorne nicht. Viel zu schnell hat er gerech-
net. Er hat erst auf die Zahlen und dann auf Jesus gesehen, so wie uns das
vielleicht auch passieren wiirde. ,, Philippus, wo kaufen wir Brot?“

Hor doch erst mal! Woher kommt das Brot? Philippus fragt sich gleich,
wie viel das Brot kostet. Aber es ist eine Notlage. Die Menschen wollen
etwas von Jesus. Man kann sie nicht wegschicken. Und Jesus mochte, dass
Philippus lernt, zuerst auf ihn zu sehen, auf ihn zu héren und ihm zu ver-
trauen, bevor er Kassensturz macht. So wie wir es auch lernen sollen.

Wo kaufen wir Brot? Aus menschlicher Sicht reicht es nur fiir eine Haus-
haltssperre. ,Was, ihr stellt gleich wieder einen Pastor ein, der alte ist ja
kaum weg. Man kann doch auch mal die Gemeindekasse etwas entlasten
und noch etwas warten.” - ,Was denn, du gibst so viel fiir die Gemeinde?
Sollte man nicht ein bisschen sparen, wenn man knapp bei Kasse ist?“

Aber wenn Jesus uns vor eine Aufgabe stellt, dann gibt er auch die noti-
gen Finanzen. Was wir lernen sollen ist, in schwierigen oder gar aussichts-



320 Jens Hobohm

losen Situationen nicht zuerst zu rechnen, sondern auf Jesus zu sehen. Lu-
ther hat zu diesem Text gesagt: ,Der Vernunft nach denkt Philippus recht,
und es ist unméglich, dass ein verniinftiger Mensch anders denken kénnte
oder eine bessere Rechnung machen. Aber wir Christen haben nicht allein
Vernunft, sondern haben auch das Wort Gottes.”

Und das fordert uns auf, von Jesus etwas zu erwarten und ihm zu ver-
trauen. Dann finden sich auch Mittel und Wege

Zweites Missverstindnis:
Begrenzte Leute, begrenzte Mittel, begrenzte Moglichkeiten?

»Spricht zu ihm einer seiner Jinger, Andreas, der Bruder des Simon Petrus: Es
ist ein Kind hier, das hat fiinf Gerstenbrote und zwei Fische; aber was ist das fiir
so viele?“ (V. 8-9)

Ein Kind ist da. Ein Knabe oder ein junger Bursche, heifdt es in anderen
Ubersetzungen. Die waren bei den 5000 Ménnern eigentlich gar nicht mit-
gezdhlt worden. Was kann man mit einem Kind anfangen. Aber immerhin.
Das Kind hat fiinf Gerstenbrote und zwei Fische. Das ist schon mehr als es
selber fiir sich braucht.

Andreas ist vielleicht hier schon ein Schritt weiter als Philippus. Er hat
etwas entdeckt, bzw. er hat jemanden entdeckt. Ein Kind mit Broten und
Fischen. Leider sieht er nicht die Moglichkeiten, die Jesus hat. Er sieht nur
die Grenzen. Was ist das fiir so viele Menschen. Rational hat er Recht, ge-
nau wie Philippus. Das Kind hat zu wenig. Wenn schon die erfahrenen
Mitarbeiter keine Losung wissen, wie viel weniger dann ein Kind. Und die
Sachmittel sind auch begrenzt. Nur der erfahrene Bibelleser fiihlt sich bei
den Gerstenbroten an das Brotwunder des Propheten Elia erinnert. Also,
es reicht nicht.

Nein, auch Andreas sieht nicht die Moglichkeiten, die sich ergeben, wenn
wir das was da ist, Jesus zur Verfiigung stellen. Ja, unser Geld ist knapp.
Wir haben auch nur wenig Zeit. Der Stress im Beruf. Oder die Kraft ist
nur klein. Kann man damit etwas anfangen? Das lohnt sich doch gar nicht.
Wenn, dann miisste man es richtig machen. Wenn man mehr Kraft hitte.
Die anderen kénnen das doch viel besser. Was ist meine kleine Kraft fiir
eine grofie Gemeinde?

Oder unsere Gebete fiir diese Welt: Es gibt so viele Note und Probleme
in unserer Gesellschaft, ganz zu schweigen von den Krisenherden in Israel
oder in Afrika und wo es iiberall brennt. Was niitzt da unser kleiner Bei-
trag, unser Gebet? Was ist das fiir so viele?

»Jesus aber sprach: Lasst die Leute sich lagern. Es war aber viel Gras an dem Ort.
Da lagerten sich etwa fiinftausend Mianner. Jesus aber nahm die Brote, dankte
und gab sie denen, die sich gelagert hatten; desgleichen auch von den Fischen,
soviel sie wollten. Als sie aber satt waren, sprach er zu seinen Jiingern: Sammelt
die iibrigen Brocken, damit nichts umkommt. Da sammelten sie und fiillten von



Das Zeichen im Wunder entdecken 321

den fiinf Gerstenbroten zw6lf Korbe mit Brocken, die denen iibrig blieben, die
gespeist worden waren.“ (V. 10-13)

Jesus hat die Dinge in der Hand. Er hat gewusst, was er tun will und tut es
jetzt in aller Ruhe. Er hat seine Jiinger auf die Probe gestellt und sie sind
durchgefallen. Aber es kommt keine Standpauke, keine Moralpredigt.

Luther sagt: ,Denn siehe, was ein Christ fiir einen Speisemeister und
Haushalter hat an dem Herrn Jesus.” Jesus redet durch sein Tun. Er ldsst erst
mal Ruhe einkehren. Thr seid zu mir gekommen mit gespannter Erwartung.
Vielleicht neugierig oder mit der Hoffnung auf eine Heilung eurer Gebre-
chen. Jetzt nehmt erst mal Platz. Macht es euch bequem im Gras. Thr seid
meine Géste.

Und dann dankt er fiir die fiinf Gerstenbrote und zwei Fische. Jesus dankt
auch fiir die Stullenmahlzeit. Fiir das wenige, was da ist. Und auf einmal reicht
es. Jesus hat das, was dawar, durch seinen Geist, durch seinen Segen, durch sein
Vertrauen zu Gott vermehrt. Er hat die Bediirfnisse der Menschen gesehen,
noch bevor sie iiberhaupt in eine Notlage gerieten, es war ja noch nicht Abend,
wie in den anderen Evangelien berichtet wird. Und das Wunder geschieht. Es
reicht. Mit drei Formulierungen betont der Bibeltext, dass es wirklich genug
war. ,,Er gab ihnen, soviel sie wollten®, ,als sie aber satt waren, sprach Jesus zu
seinen Jiingern“ und dann bleiben sogar noch zwolf Korbe voller Brocken iib-
rig fiir die Menschen. Aus fiinf Broten bleiben zwolf Korbe iibrig, und die Zahl
Zwolfistin Israelimmer eine Zahl der Fiille bzw. der Vollstandigkeit. Jesus hat
die Fiille gegeben. Seine Macht kennt keine Grenzen. Er gibt iiber Bitten und
Verstehen. Die Finanzen, die begrenzten Mittel, die kleine Kraft, aber auch
die Situation in Gesellschaft und Welt, das ist kein Hindernis fiir Jesus. Er
gibt, wenn er etwas vorhat, im Uberfluss. Und er mochte das nutzen, was wir
haben, wenn wir es ihm zur Verfiigung stellen.

Aber noch etwas horen wir in diesem Abschnitt. Jesus dankte und ver-
teilte an die, die sich gelagert hatten. Fast hort man das ,,dankte, brach es
und sprach: Das ist mein Leib®. Der Bezug zum Abendmahl ist an dieser
Stelle erst angedeutet. Erst im zweiten Teil des sechsten Kapitels in der Rede
vom Brot des Lebens wird es ganz deutlich: Was Jesus gibt, ist letztlich nicht
eine Gabe, etwas Brot oder Fisch. Jesus gibt sich selbst.

Damit sind die Missverstindnisse aber noch nicht ausgerdumt, bzw. jetzt
gibt es erst das grofite Missverstindnis.

Prophet und Brotkonig oder Brot des Lebens?

»Als nun die Menschen das Zeichen sahen, das Jesus tat, sprachen sie: Das ist
wahrlich der Prophet, der in die Welt kommen soll. Als Jesus nun merkte, dass
sie kommen wiirden und ihn ergreifen, um ihn zum Koénig zu machen, entwich
er wieder auf den Berg, er selbst allein. (V. 14-15)

Das Volkist begeistert. Brotin Hiille und Fiille. Jesus tut wahrhaftig Wunder.
Zwolf Korbe sind iibriggeblieben. Hier, ich habe auch etwas abbekommen.



322 Jens Hobohm

Das muss der Prophet sein, auf den wir so dringend warten, der in den alten
Schriften angekiindigt ist. Der Prophet sollte dhnliche Qualititen wie Mose
haben. Ein Fiihrer der Volkes, einer der sagt, wo es langgeht. Aber selbst,
wenn er es nicht ist: Jemand, der fiir 5 0oo Leute Brot herbeischafft, der hat
das Zeug zum Konig. Ob er will oder nicht. Der passt in unsere Plane. So
hart miissen wir arbeiten fiir unser Geld, er soll uns mal etwas Erleichterung
schaffen. Und die Krankheiten heilt er. Die Romer kann er gleich auch noch
vertreiben. Wer 5 000 Menschen Brot gibt, der schafft das doch.

Ich glaube, das ist eine Situation, in der Gesellschaften immer wieder
stecken. Wenn die Krise grof3 ist, dann hofft man auf einen Kénig, einen
Fiithrer. Und mochte ihm bedingungslos folgen, Hauptsache, er macht alles
gut und wir miissen uns um nichts mehr kiitmmern. Das kennen wir auch
aus der deutschen Geschichte.

Aber Jesus widersteht der Versuchung. Seine Zeit ist noch nicht da, und
er will auch kein Brotkonig sein. Er ist auch nicht der Prophet.

Er hat ihnen ein Zeichen gegeben, aber sie haben ein Wunder gesehen.
Ein Zeichen deutet auf etwas hin oder auf jemand, das Wunder kann auch
fiir sich stehen. Und das ist eben das Problem. Die Menschen haben das
Zeichen nicht verstanden. Jesus will nicht nur Brot geben. Er will nicht nur
Gaste, die bei ihm mal eben das mitnehmen, was sie kriegen konnen. Erst
recht will er nicht in die Pline der Menge eingebaut werden und ein Fiihrer
werden, der seine Autoritit aus den Almosen bezieht, die er verteilt. Die
Menschen, die ihn so verstehen wollten, haben ihn griindlich missverstan-
den. Die Auflosung dieses Missverstandnisses ist nicht mehr Bestandteil
unseres Textes. Jesus und seine Jiinger kehren wieder nach Kapernaum zu-
riick. Die Menschen folgen ihnen abermals. Und Jesus erklirt ihnen, dass
er nicht der wundersame Brotvermehrer ist, sondern das Brot des Lebens.
Er gibt nicht das Brot, er ist das Brot. So mdchte er verstanden werden.

Drei Missverstindnisse also, von denen wir lernen kénnen: Lasst uns
erst auf Jesus sehen und héren, bevor wir Kassensturz machen. Lasst uns
nicht nur unsere Grenzen sehen, sondern unsere begrenzten Mittel und
Krifte Gott zur Verfiigung stellen. Dann kann er etwas daraus machen.
Und lasst uns nicht etwas von Jesus erwarten, sondern immer wieder fra-
gen, welche Rolle Jesus selbst in unserem Leben hat. Jesus will das Brot
des Lebens fiir uns sein, das feiern wir auch heute im Abendmahl. Dann
werden wir nicht Giste bei Jesus bleiben, sondern bei Gott ankommen und
bei ihm zu Hause sein.

Amen.



Taufe als Zeichen der Umkehr

| Predigt iiber 1. Petrus 3,20-21"

Wolf VBruske

Taufgottesdienste sind besondere Gottesdienste im Leben einer Gemeinde.
Mit grofier Freude haben wir erlebt, wie drei junge Menschen die Taufe im
Namen des dreieinigen Gottes empfangen haben.

Der Predigttext fiir diesen Gottesdienst hat auch etwas mit Taufe zu tun.
Er steht im 1. Petrusbrief. Manche Ausleger vermuten, dass dieser Brief ur-
spriinglich sogar eine Taufpredigt war, die dann schriftlich festgehalten und
gewissermaflen als Rundbrief an viele Gemeinden und Christen versandt
wurde. Unser Predigttext erkldrt uns anhand eines Beispiels, namlich der Ar-
che Noah, was Taufe ist, worum es in ihr geht und worauf es in ihr ankommt.

Ich lese aus 1. Petrus 3,20-21. Dieser Text fithrt uns in die ...

1Petr 3,20: [...] Zeit Noahs, als man die Arche baute, in der wenige, namlich
acht Seelen, gerettet wurden durchs Wasser hindurch.

(21) Das ist ein Vorbild der Taufe, die jetzt auch euch rettet. Denn in ihr wird
nicht der Schmutz vom Leib abgewaschen, sondern wir bitten Gott um ein
gutes Gewissen durch die Auferstehung Jesu Christi.

Beispiel und Entsprechung: Die Arche Noah und die Taufe

Unser Text fithrt uns ganz an den Anfang der Bibel. Dort steht ab Genesis
6 der Bericht iiber die Sintflut. Am Anfang dieses Berichtes heifit es (Gen
6,5-7a): ,,Als aber der HERR sah, dass der Menschen Bosheit grofs war auf
Erden und alles Dichten und Trachten ihres Herzens nur bése war immer-
dar, da reute es ihn, dass er die Menschen gemacht hatte auf Erden, und es
bekiimmerte ihn in seinem Herzen und er sprach: Ich will die Menschen,
die ich geschaffen habe, vertilgen von der Erde ...“ Aber dann erhielt Noah
den Auftrag, die Arche zu bauen, weil er auf Gott vertraute. Er und seine
Familie sollten gerettet werden.

Gott lud ein zur Rettung. Und acht Menschen, die dieser Einladung
folgten, wurden gerettet: Noah und seine Frau, sowie seine drei S6hne mit
ihren Frauen. Wohlgemerkt, nicht die Arche als solche bedeutete die Ret-
tung vor den Wassern der Sintflut. Hundert Jahre, so der Sintflutbericht,
baute Noah an ihr. Viele Menschen sahen sie, aber sie gingen unter, weil
sie nicht in der Arche waren, als die Sintflut hereinbrach. Rettung gab es

! Die Predigt wurde gehalten in der Kreuzkirche der Evangelisch-Freikirchlichen Gemeinde
(Baptisten) Forchheim am 1. Dezember 2002 anldsslich eines Taufgottesdienstes.

ZThG 11 (2006), 323-326, ISSN 1430-7820
© Verlag der GFTP 2006



324 Wolf Bruske

nur in der Arche. Rettung gab es nur fiir die, die sich Gott anvertrauten,
der Einladung Gottes zur Rettung folgten und auf Gottes Geheif} hin in die
Arche gingen.

Dies dient Petrus als Beispiel und Verdeutlichung, was Taufe bedeutet.
So wie bei der Arche Noah, so auch bei der Taufe: Gott rettet den, der den
Ruf Gottes hort und annimmt und ihm folgt.

Der Sinn der Taufe ...

Unser Text sagt sehr deutlich: ,,In ihr, in der Taufe, wird nicht der Schmutz
vom Leib abgewaschen.” Taufe ist also nicht eine Beseitigung von irgend-
welchen Unreinheiten. Sie ist auch kein Ritus, so als ob durch die Taufe
etwas geschehe, was uns vor Gott rein machen wiirde. Es ist z. B. ein Irrtum
des Volksglaubens, dass Ungetaufte ,Heiden“ seien. Unser Text sagt klar,
was Taufe ist: Sie ist die Bitte um ein gutes Gewissen. Das mag manchen
zunichst einmal tiberraschen, aber die ,,Bitte um ein gutes Gewissen® ist
tiir Menschen oft eine dringende, zutiefst Not-wendige Bitte.

Ein schlechtes Gewissen hat man, wenn man sich einer Schuld bewusst
ist. Wenn ein Mensch nun seine Situation als Siinder vor Gott wahrnimmt
und im Tiefsten seine Schuld erkennt, hat er ein schlechtes Gewissen ge-
geniiber seinem Schopfer. Vielen Menschen ist das durchaus klar, aber nur
allzu oft wird es verdringt. ,,Sein Gewissen war rein, er benutzte es nie” -
diese Aussage habe ich einmal gehort. Aber letztlich ist diese Verdringung
nur eine Betdubung eines Gewissens, das sehr wohl sehr empfindlich ist.

Wo ein Mensch nun sein Leben im Licht Gottes sieht, wird ihm abso-
lut und glasklar deutlich, dass er ,die Herrlichkeit verloren hat, die Gott
ihm zugedacht hatte” (R6m 3,23). Gott hat den Menschen geschaffen ,,zu
seinem Bilde“ (Gen 1,27). Das meint nicht eine leibliche Ahnlichkeit, son-
dern eine wesensmifiige Entsprechung. Gott hat mit dem Menschen ein
Wesen geschaffen, das ihm entspricht. Fiir einen einsamen Menschen kann
ein Haustier wohl eine Hilfe sein. Fiir Oma Kriiger aus dem dritten Stock,
die niemanden mehr hat, mag ihr Dackel viel bedeuten. Aber dennoch ist
er kein wirklicher Weg aus der Einsambkeit, weil es kein einem Menschen
entsprechendes Wesen ist, in dem ein Mensch ein wirkliches Gegeniiber
findet. Das kann nur ein anderer Mensch sein. Gott hat sich mit dem Men-
schen nicht eine Art Dackel geschaffen, den er sozusagen auf der Milch-
strafBe Gassi fithrt, sondern ein ihm entsprechendes Gegeniiber, mit dem
er wirklich Gemeinschaft haben kann. Die Bibel berichtet uns aber auch,
dass diese Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch zerbrochen ist. Der
Mensch, jeder Mensch, hat sich von Gott abgewandt. Anstatt bei Gott frei
zu sein, will der Mensch — und das gilt auch fiir jeden hier in diesem Raum
— frei sein von Gott. Jeder Mensch mdchte wie Gott fiir sein Leben selbst
festsetzen, was nitzlich und was schidlich ist. Hier entsteht ein Abgrund
von Trennung, ein unendlicher Gegensatz zwischen Gott und den Men-



Taufe als Zeichen der Umkehr 325

schen, die Gott die kalte Schulter zeigen. Wer sich so sieht, wie Gott ihn
sieht, dem wird das erschreckend klar. Es stimmt: Er hat ,,die Herrlichkeit
verloren hat, die Gott ihm zugedacht hatte” (Rom 3, 23). Vor Gott kann un-
ser Leben nicht in seinen einzelnen Taten, und schon gar nicht in seiner
Grundausrichtung bestehen. Wer das erkennt, der hat Schulderkenntnis
vor Gott — und eben kein gutes Gewissen.

... gilt nur bei der Umkehr zu Gott

Die Bitte um ein gutes Gewissen bedeutet demnach also, dass diese Schuld
beseitigt wird. Und das geschieht da, wo das Kreuz Jesu Christi fiir ein Le-
ben in Anspruch genommen wird. Weil Gott die Menschen nicht in Threr
Trennung von ihm belassen wollte, kam er in Jesus Christus zu ihnen. Er
starb am Kreuz und nahm dort alle Schuld auf sich, die auf uns Menschen
lastet. Er erlitt die Todesstrafe, so die Anklage gegen Jesus, wegen Gotteslds-
terung und Aufruhr. Es war meine Gotteslasterung, die durch mein Leben
geschah, als ich sein wollte wie Gott! Er sithnte meinen Aufruhr, der den
allmichtigen Gott nicht ernst nahm. Er starb dort meine Todesstrafe. Nun
darf ich das in Anspruch nehmen, was am Kreuz geschah: Die Schuld ist
gesiihnt, die Strafe ist geschehen. Ich darf umkehren zu Gott und mein Le-
ben neu unter seine Herrschaft stellen. Der Abgrund der Schuld zwischen
mir und ihm ist durch Christi Kreuz iiberbriickt. Ich erlebe, wie Gott mir
durch seinen Sohn Jesus Christus vergibt, wie die Schuld weggenommen
wird - und dann habe ich ein gutes Gewissen. Wo ein Mensch sich dem
allmichtigen Gott anvertraut und in Anspruch nimmt, was Jesus am Kreuz
fiir ihn erkdmpft hat, erlebt er, wie Gott ihn gnidig und liebevoll annimmt,
ihm vergibt und damit ein gutes Gewissen schenkt. Ein gutes Gewissen ist
Folge der Vergebung.

Wie bereits gesagt, beseitigt die Taufe nicht irgendwelche Unreinheit,
sondern ist die Bitte um dieses gute Gewissen. Sie bewirkt nicht die Annah-
me und Vergebung bei Gott. Das bewirkt allein der Glauben, der sich Jesus
Christus anvertraut. Aber die Taufe bestitigt, dass das so geschehen ist.
Hilfreich sind hier die Bilder des grofien Reformators Johannes Calvin. Er
verglich die Taufe mit einem Handschlag, der eine Abmachung bekriftigt,
ohne die Abmachung zu sein, und mit einem Siegel, das eine Urkunde be-
stitigt, ohne die Urkunde und die darin enthaltene Verfiigung zu sein. Die
Taufe schenkt uns Gott zur Bestitigung dessen, was durch das Vertrauen
auf das Kreuz Christi, was durch die Lebensiibergabe an Gott bereits ge-
schehen ist. Wenn etwas bezahlt worden ist, bekommen wir eine Quittung
iiber den bezahlten Betrag. Jesus hat am Kreuz fiir uns bezahlt. Die Taufe
ist sozusagen die Quittung, die uns sagt, dass unsere Schuld bezahlt ist.

Wenn also jemand auf die Frage, ob er ein Christ sei, antwortet: ,,Ich
bin getauft!®, so ist das Unsinn. Es ist so, als wenn jemand auf die Fra-
ge, ob er seine Frau liebe, antwortet: ,Ich habe einen Trauschein!™ Martin



326 Wolf Bruske

Luther hat sich zwar in Zweifeln oft versichert: ,,Baptizatus sum - ich bin
getauft!” Er meinte das aber nicht billig, als sei die Taufe der Weg zu Gott
und so eine Art Heilsversicherung. Gerade er hat das ,,sola fide, das ,,allein
durch den Glauben® als Kampfruf der Reformation formuliert. Und er hat
es immer wieder gesagt, dass Taufe nur wirksam ist, wo Glauben, wo das
Vertrauen auf Christus ist. Wer vor Gott meint, Rechte zu haben aufgrund
seines Taufscheins, ist kein ,,Heiliger", wie die Bibel die nennt, die durch
den Glauben zu Gott gehoren, sondern allenfalls ein ,Tauf-Schein-Heili-
ger®. Christ wird man durch das Vertrauen auf das, was Christus am Kreuz
fiir uns getan hat, nicht durch die Taufe. Und Ihr drei wurdet heute getauft,
weil Thr Christen seid seit dem Tag, als [hr Euch Christus anvertraut habt.
In der Taufe bestitigt Euch Gott, dass das so ist. Ein bekannter Evange-
list sagte einmal drastisch: ,Wenn uns Wasser retten wiirde, brauchten wir
nicht die Kirche, sondern die Feuerwehr.“? Christ ist der, der sich Gott an-
vertraut durch Christi Kreuz und der damit Christus gehort, ,welcher ist
zur Rechten Gottes, aufgefahren gen Himmel, und es sind ihm untertan die
Engel und die Gewaltigen und die Méchte® (1 Petr 3,22), wie es in dem Vers
nach unserem Predigttext heif3t. ,,Jesus Christus, war in der Welt," so heifit
es im Johannesevangelium, ,und die Welt ist durch ihn gemacht; aber die
Welt erkannte ihn nicht. Er kam in sein Eigentum; und die Seinen nahmen
ihn nicht auf. Wie viele ihn aber aufnahmen, denen gab er das Recht, Got-
tes Kinder zu werden, denen, die an seinen Namen glauben,” denen, die auf
ihn vertrauen (Joh 1,10-12). Dass das in Eurem Leben, liebe Svenja, lieber
Markus, lieber Andreas, so ist, dafiir habt Ihr heute von Gott mit Eurer
Taufe die Quittung bekommen. Er hat Euch mit der Taufe bestétigt, dass
Thr durch den Glauben zu ihm gehort. Beim christlichen Glauben geht es in
erster Linie nicht um die Taufe, auch nicht heute in einem Taufgottesdienst.
Es geht darum, durch den Glauben zu Gott zu gehéren. Und so ist die Taufe
Bitte um ein gutes Gewissen und Bestitigung dessen ,,durch die Auferste-
hung Jesu Christi“. Wenn jemand so getauft wird, darf er sich immer wie-
der wie Martin Luther bestitigen: ,,Baptizatus sum - ich bin getauft!®, als
frohes Wissen, dass die Taufe eine Bestatigung Gottes fiir Vergebung und
Annahme war, als Vergewisserung in Glaubenszweifeln: ,,Damals hat es
Gott mir bestitigt!“ und als Geschenk Gottes fiir seine Kinder.

Amen.

? M. W. Wolfgang Dyck.



GESELLSCHAFT FUR FREIKIRCHLICHE THEOLOGIE
UND PUBLIZISTIK

Mitgliederliste (Stand: April 2006)

Vorstand:
Dr. Kim Striibind (Vorsitzender)
Peter-Johannes Athmann

(stellv. Vorsitzender)
Olaf Lange (Geschiftsfiihrer)
Wolfgang Pfeiffer (Schatzmeister)
Dr. Andreas Liese
Andreas Peter Zabka

Aschoff-Neumann, Eveline, Fulda
Athmann, Peter-Johannes, Niirnberg

Barth, Rainer, Bremen
Blonski, Janusz, Igersheim
Braun, Christian, Berlin

Brinkmann, Walter, Neukirchen-Vluyn

Brockhaus, Dr. Ekkehard, Berlin
Bruske, Wolf, Friedrichshafen
Bubenzer, Friedrich Karl, Wiehl
Busche, Dr. Bernd, Bremen

Dienel, Prof. Dr. Peter, Wuppertal
Duncan, Andrew, Gladbeck
Dziewas, Dorothee, Niedernhausen
Dziewas, Gerhard, Wilhelmshaven
Dziewas, Dr. Ralf, Bernau

Ebeling, Matthias, Falkensee
Eberbach, Ute, Niirtingen
Eisenblitter, Harold, Hamburg
Eisenblitter, Dr. Winfried, Molln
Endmann, Andreas, Miinstertal
EfSwein, Matthias, Buchholz
Ewe, Jutta, Schwarzenbek

Fischer, Mario, Darmstadt

Fischer, Markus, Berlin

Form, Hans Josef, Sankt Augustin
Frisch, Dr. Hans, Nurnberg
Fiillbrandt, Dorothea, Hamburg
Fiillbrandt, Prof. Walter, Hamburg

Gebauer, Paul Gerhard, Hof
Geldbach, Prof. Dr. Erich, Marburg

Beirat:

Dorothee Dziewas

Dr. Ralf Dziewas

Prof. Dr. Erich Geldbach

Dr. Dietmar Liitz

Prof. Dr. Joachim Molthagen
Dr. Thomas Nisslmiiller
Irmgard Stanullo

Prof. Dr. Andrea Striibind

Graf, F.-Rainer, Neubiberg

Hahm, Werner E., Duisburg
Hamann-Neves, Anne, Miinchen
Haupt, Gesine, Schleswig
Heckmeier, Werner, Reichertshofen
Heintz, Udo, Hannover
Hermann, Gerhard, Wiehl
Herzler, Hanno, Greifenstein
Hinkelbein, Ole, Leer
Hitzemann, Giinter, Hamburg
Hitzemann, Ingeborg, Hamburg
Hobohm, Jens, Berlin’

Hobohm, Maja-Dorothee, Berlin
Hoffmann, Klaus Jakob, Limburg
Holz, Michael, Bochum
Hundhausen, Edmund, Weiler

Irmisch, Ruth, Mannheim
Janzen, Dr. Anna, Miinchen

Kasparek, Hans Werner, Konstanz
Kedaj, Josef, Sankt Augustin
Kleibert, Friedrich, Bremen

Kohl, Dieter, Diilmen

Kéhler, Manja, Berlin

Kohrn, Andreas, Mainz

Kolbe, Markus, Hamburg

Kolbe, Vera, Hamburg

Kotz, Michael, Dinslaken

Krause-ter Haseborg, Axel, Kronshagen

Krétsch, Dr. Ulrich, Miinchen
Kuhl, Hans-Dieter, Wustrow



328 Mitgliederliste

Kiipper, Eva, Quickborn
Kusserow, Bernd, Erlangen
Kusserow, Gisela, Erlangen

Landesverband Bayern im BEFG, Hof
Lange, Dorette, Neckarsteinach

Lange, Olaf, Neckarsteinach

Lehmann, Jochen, Offenbach

Liese, Dr. Andreas, Bielefeld
Loding-Ehrenstein, Reinhild, Monheim
Liidin, Manuel, Freiburg i.Br.

Liiers, Dr. Harm Gerd, Oldenburg
Liillau, Edgar, Karlsruhe

Liitz, Dr. Dietmar, Berlin

Mallau, Prof. Dr. Hans-Harald,
Reutlingen

Malnis, Gretel, Puchheim

Malnis, José Luis, Puchheim

Manns-Diippers, Beate, Frankfurt a. M.

Mansel, Reiner, Zirich (CH)
Mantei, Detlef, Groflinzemoos
Martin, Donat, Neckarsteinach
Marzahn, Werner, Lappersdorf
Mauschitz, Herwig Hermann, Bonn
Mayordomo-Marin, Dr. Moisés,
Bern (CH)
Meckbach, Wolfgang, Berlin
Menge, Mathias, Oldenburg
Mitschke, Dieter, Ingolstadt
Mittwollen, Karin, Weener
Molthagen, Prof. Dr. Joachim, Hamburg
Moro, Maja, Miinchen
Mulack, Adolf, Heidenheim

Nachtigall, Astrid, Hamm

Neubauer, Hannes, Pfaffenhofen

Neustadt, Hans-Joachim, Schulzendorf

Niedballa, Dr. Thomas, Neuss

Nisslmiiller, Dr. Thomas, Schlangenbad

Nittnaus, Lothar, Binningen bei Basel
(CH)

OLD-Media OHG, Neckarsteinach
Otto, Friedrich-Karl, Wiesbaden

Pfeiffer, Dagmar, Tangstedt

Pfeiffer, Ulrike, Hamburg

Pfeiffer, Wolfgang, Hamburg

Pieneck, Dr. Fred, Bad Salzuflen

Pierard, Prof. Dr. Richard, Beverly, MA
(USA)

Pilnei, Oliver, Braunschweig
Poetz, Martin, Darmstadt
Prief, Werner, Hamburg

Reichardt, Lutz, Neu-Anspach
Reichert, Thomas, Berlin
Ricke, Lutz, Wuppertal
Réhricht, Dr. Wieland, Buckow
Rothkegel, Martin, Hamburg

Sager, Dirk, Varel
Sager, Heinz, Bad Homburg
Schdfer, Hannah, Hamburg
Schifer, Klaus, Wermelskirchen
Schake Hantelmann, Frank von,
Diepoltshofen
Schaper, Ingo, Frankfurt a.M.
Schonknecht, Tom, Miinchen
Schrader, Dr. Mechtild, Berlin
Schroer, Heinz-Rainer, Hamm
Schuster, Volkmar, Ahlen
Schwarz, Jiirgen, Miillheim
Seibert, Thomas, Wustermark
Specht, Irene, Aschaffenburg
Stadler, Michael, Freilassing
Stanullo, Irmgard, Nurnberg
Steinbrink, Axel, Bad Sassendorf
Steinbrink, Ursula, Bad Sassendorf
Stevenson, David M., Unterschleiffheim
Strelow, Volker, Berlin
Striibind, Prof. Dr. Andrea, Oldenburg
Striibind, Dr. Kim, Oldenburg
Stummvoll, Bernd, Berlin

Tesch, Klaus, Wuppertal
Tosch, Silke, Monchengladbach

Vindigni, Dr. Giovanni, Kiel

Wahl, Hartmut, Velbert

Wehrstedt, Markus, Wittstock

Weichert, Christoph, Flensburg

Welzel, Eckhart, Dortmund

Welzel, Heike, Heidelberg

Wieser, Dr. Friedrich Emanuel, Wien
(A)

Windgassen, Karl-Friedrich, Ratingen

Wittchow, Bernd, Hermersdorf

Zabka, Andreas Peter, Wittenberge
Zimmer, Dirk, Herford






T )
i TSN R
SN

[P ATl o ]
Aol LR







FUNDIERT ©® FREIKIRCHLICH

Weitere Beitrdge:

Kim Striibind
Editorial

Erich Geldbach

»Singe weiter, siiffe Stimme!*“ Laudatio
anlédsslich des Empfangs zum 10-jahrigen
Jubildum der ,,Gesellschaft fiir Freikirchliche
Theologie und Publizistik (GFTP)“

Thomas Nisslmiiller
Der Lesekosmos im Horizont der Bibel-Lese:
Zur Bibellese als dsthetischer Erfahrung

Michael Stadler

Wie kann man die Bibel im Geist lesen?
Neutestamentliche Anthropologie und
pneumatische Schriftrezeption

®* UNABHANGIG

THEOLOGIE UND VERKUNDIGUNG

Samuel Désiré Johnson
Den Weif3en das Land - den Afrikanern die
Bibel? Predigt tiber Matthdus 28, 16—20

Jens Hobohm
Das Zeichen im Wunder entdecken.
Predigt iiber Johannes 6, 1-15

Wolf Bruske
Taufe als Zeichen der Umkehr.
Predigt liber 1. Petrus 3, 20-21

Mitglieder der Gesellschaft fiir Freikirch-
liche Theologie und Publizistik (GFTP)

Die in der Zeitschrift fiir Theologie und Ge-
meinde (ZThG) enthaltenen theologischen
Beitrdge stammen tiberwiegend von freikirch-
lichen Autoren und Autorinnen, die fundiert,
kompetent und ohne ideologische Vorbehal-
te am theologischen Gesprach der Gegenwart
teilnehmen.

Herausgeberin ist die Gesellschaft fiir Freikirch-
liche Theologie und Publizistik e. V. (GFTP). Sie
ist als gemeinniitzig und wissenschaftsfordernd
staatlich anerkannt. Die GFTP will:

« ein zeitgemdfSes Verstehen des christlichen
Glaubens fordern, theologische Gesprichs-
foren schaffen sowie Theologie preiswert ver-
breiten;

» die Kluft zwischen wissenschaftlicher Theo-
logie und den Gemeinden tiberbriicken und
auch die nicht akademisch Vorgebildeten an
theologischen Fragestellungen Anteil neh-
men lassen;

« Theologie als eine inner-(frei-)kirchlich not-
wendige und zugleich die Grenzen der eige-
nen Konfession iiberschreitende Aufgabe
begreifen. Dabei sollen spezifisch freikirch-
liche Uberzeugungen in eine konfessions-
iibergreifende wissenschaftliche Theologie
eingebracht werden;

» in Publikationsfragen beraten.

Maochten Sie mehr iiber die Arbeit der GFTP.
wissen, diese Arbeit unterstiitzen oder Mitglied
der GFTP werden?

+ Vereinsmitglieder erhalten die Zeitschrift
fiir Theologie und Gemeinde (ZThG) kos-
tenlos.

» Mitglieder geniefien fiir ihre Publikationen
ein Vorzugsrecht.

» die Mitgliedschaft kann formlos bei der
Schriftleitung beantragt werden.

» der Mitgliedsbeitrag betragt zurzeit 30,- €
(fir Verdienende) bzw. 15,- € (fiir Nichtver-
dienende) pro Jahr.

Bezugsquelle des Heftes:

Oncken, Medien fiir Gemeinden
Postfach 20 o1 52, D-34080 Kassel
Telefax: 0561/ 5 20 05-54 oder
E-Mail: buchhandlung@oncken.de
oder tiber die Internetadresse:

WWW.GFTP.DE

ISSN 1430-7820
ISBN 3-932027-11-6




	Front matter
	Inhaltsverzeichnis
	Mitarbeiter/innen
	Editorial
	"Singe weiter, süße Stimme!" Laudatio anlässlich des Empfangs zum 10-jährigen Jubiläum der "Gesellschaft für Freikirchliche Theologie und Publizistik (GFTP)"
	Flasche leer? Flasche her! die schöne neue Bundeswelt als Dauerkrise
	Wie starr ist unser Weltbild? Horizonterweiterungen für die (Frei-)Kirchen
	Christen beten prinzipiell - konkret oft nicht
	Das Judentum - eine Tochterreligion des Christentums? Beobachtungen und Überlegungen zum Verhältnis von Judentum und Christentum
	Nachwirkungen des Hohenlieds im Pietismus am Beispiel Gottfried Arnolds und des Reichsgrafen von Zinzendorf
	Das erlittene Böse eine brennende Herausforderung unserer Zeit für Christen und Theologen Afrikas
	Rechtfertigung des Glaubens religiöse Erfahrung als Thema der analytischen Religionsphilosophie
	Der Pastor als Konfliktlöser und -auslöser
	"Die Pfeile des Allmächtigen stecken in mir ..." das Buch Ijob und der christliche Seelsorger
	Was heißt heute "bibeltreu"? Zugänge zum Buch der Bücher in unserer Zeit ; zum Thema des Jubiläums-Symposions der GFTP
	Gottes "Lebenslauf" oder: Heilsgeschichte als Gottesgeschichte zwei Ansätze zu einer Relecture des Alten Testaments
	Treue zur Tora im Neuen Testament: Paulus und Matthäus
	Ein Geschichtswerk als Teil des Wortes Gottes im Neuen Testament Beobachtungen an der Apostelgeschichte
	"Ist die Bibel bibeltreu?"
	Mit "schwierigen" Texten der Bibel umgehen Analysen und Anregungen für Schule und Gemeinde
	Feministische Exegese als Treue zur Bibel
	Der Lesekosmos im Horizont der Bibel-Lese: zur Bibellese als ästhetischer Erfahrung Anmerkungen zur Lese-Heuristik nach Wolfgang Iser
	"Der Geist gibt Zeugnis unserem Geist ..." wie kann man die Bibel im Geist lesen? ; neutestamentliche Anthropologie und pneumatische Schriftrezeption
	Den Weißen das Land - den Afrikanern die Bibel? Predigt über Matthäus 28,16-20
	Das Zeichen im Wunder entdecken Predigt über Johannes 6,1-15
	Taufe als Zeichen der Umkehr Predigt über 1. Petrus 3,20-21
	Back matter

